
Edukatif : Jurnal Ilmu Pendidikan  Vol 5 No 6 Desember 2023    

p-ISSN 2656-8063   e-ISSN 2656-8071 

 

Edukatif: Jurnal Ilmu Pendidikan 

Volume 5 Nomor 6 Desember 2023 Halaman 2899 - 2914 
https://edukatif.org/index.php/edukatif/index 

 

Pondok Pesantren Modern: Politik Pendidikan Islam dan Problematika Identitas 

Muslim 
 

Surya Bakti1, Salminawati2, Usiono3 

Universitas Islam Negeri Sumatera Utara, Indonesia1,2,3 

e-mail : suryabakti@ishlahiyah.ac.id1, salminawati@uinsu.ac.id2, usiono@uinsu.ac.id3  

 

Abstrak 

Pondok pesantren merupakan tempat pendidikan tradisional dan tertua yang keberadaannya dapat dirasakan 

hingga saat ini. Tujuan penelitian ini dilakukan adalah untuk mengetahui sudut pandang pondok pesantren 

modern dalam menilai dan mengamati politik serta problematika identitas muslim. Metode yang digunakan 

dalam penelitian ini yaitu Systematic Literature Review, ditemukan 26 artikel yang sesuai dengan kriteria, 

dengan string pencarian tahun 2018 hingga 2023 namun karna keterbatasan waktu penulis membatasi untuk 

menganalisisnya sebanyak 7 artikel. Tantangan tunggal pesantren pada masa modern adalah adanya gesekan-

gesekan globalisasi atau bisa disebut dengan tantangan modernisasi yang bersifat kompleks. Dalam 

menghadapi tantangan zaman, pesantren juga harus senantiasa memegang prinsip-prinsip pembaruan dengan 

tetap memiliki kebijaksanaan menurut ajaran Islam, memiliki kebebasan yang terpimpin, berkemampuan 

mengatur diri sendiri, memiliki rasa kebersamaan yang tinggi, menghormati orang tua dan guru, cinta kepada 

ilmu, mandiri dan sederhana. Kesedian pesantren dalam membuka diri untuk menerima lembaga- lembaga 

modern merupakan harapan besar untuk memajukan pendidikan Islam dalam rangka merespon tantangan 

globalisasi yang dinahkodai oleh kaum sekuler. 

Kata Kunci: Politik, Pendidikan Islam, Identitas Muslim. 

Abstract 

Islamic boarding schools are traditional and oldest places of education whose existence can be felt today. The 

purpose of this research was to determine the perspective of modern Islamic boarding schools in assessing 

and observing politics and the problems of Muslim identity. The method used in this research was Systematic 

Literature Review, 26 articles were found that met the criteria, with a search string of 2018 to 2023, but due 

to time constraints the author limited the analysis to 7 articles. The single challenge of Islamic boarding 

schools in the modern era is the frictions of globalization or what could be called the complex challenges of 

modernization. In facing the challenges of the times, Islamic boarding schools must also always adhere to the 

principles of reform while still having wisdom according to Islamic teachings, having guided freedom, the 

ability to self-regulate, having a high sense of togetherness, respecting parents and teachers, a love of 

knowledge, being independent and simple. The Islamic boarding school's willingness to open itself to accept 

modern institutions is a great hope for advancing Islamic education in order to respond to the challenges of 

globalization led by secularists. 

Keywords: Politics, Islamic Education, Muslim Identity. 

 

 

 

 

Copyright (c) 2023 Surya Bakti, Salminawati, Usiono 

 Corresponding author :  

Email : suryabakti@ishlahiyah.ac.id    ISSN 2656-8063 (Media Cetak) 

DOI : https://doi.org/10.31004/edukatif.v5i6.6052 ISSN 2656-8071 (Media Online)

https://edukatif.org/index.php/edukatif/index
mailto:suryabakti@ishlahiyah.ac.id
mailto:salminawati@uinsu.ac.id
mailto:usiono@uinsu.ac.id
mailto:suryabakti@ishlahiyah.ac.id
https://doi.org/10.31004/edukatif.v5i6.6052


2900 Pondok Pesantren Modern: Politik Pendidikan Islam dan Problematika Identitas Muslim - Surya Bakti, 

Salminawati, Usiono 

 DOI : https://doi.org/10.31004/edukatif.v5i6.6052 
 

Edukatif : Jurnal Ilmu Pendidikan  Vol 5 No 6 Desember 2023    

p-ISSN 2656-8063   e-ISSN 2656-8071 

 

PENDAHULUAN 

Pondok pesantren merupakan tempat basis pendidikan Islam tradisional dan tertua di Indonesia, yang 

sejak dahulu sampai sekarang yang keberadaannya sangat dirasakan oleh semua elemen baik masyarakat 

umum maupun pemerintah, seharusnya pondok pesantren merupakan tempat pendidikan dimana para santri 

dapat mengais ilmu keagamaan namun seiring dengan perkembangan zaman serta kemajuan sosial 

kemasyarakatan sehingga pesantren tidak hanya tempat mengenyam sebuah ilmu keagamaan, tetapi lebih dari 

itu pesantren mampu menyamakan diri dengan madrasah-madrasah milik pemerintah pada umumnya, seperti 

MIS, MTSN, MAN hingga perguruan tinggi, karena santri di pesantren dididik selama 24 Jam muali dari 

bangun tidur sampai tidur kembali . Tempat pendidikan yang sudah tersistem baik secara kurikulum, 

lingkungan serta pola dan gaya hidupnya. Sehingga apa yang dialami oleh santri selama di pesantren tersebut 

maka itu sudah bahagian dari sistem pendidikan yang diterapkan.  

Wardah mengatakan “Pendidikan pesantren merupakan praksis totalitas pendidikan yang mengandalkan 

keteladanan, penciptaan lingkungan dan pembiasaan melalui pelbagai tugas dan kegiatan. Sehingga seluruh 

apa yang dilihat, didengar, dirasakan, dan dikerjakan oleh santri adalah pendidikan” (Hanafie, 2019). 

Perjalanan perkembangan pondok pesantren di Indonesia ini semakin pesat dan diminati, karena daya 

tarik masyarakat semakin tinggi terhadap pondok pesantren terutama pesantren modern, disamping 

perkembangan pondok pesantren sudah berabad abad lamanya, dari perut pesantrenlah lahir tokoh-tokoh 

penting yang memainkan peranan penting dalam khazanah intelektual muslim, bahkan tokoh pesantren telah 

berkontribusi dalam membawa kemerdekaan bangsa Indonesia. Menurut Hidayat Nur Wahid yang penulis 

kutip dari detiknews beliau mengatakan bahwa sesuai dengan data kemenag tahun tahun ajaran 2022/2023 

tercatat jumlah pesantren di Indonesia 39.043 dan  santri di seluruh Indonesia mencapai 4,08 juta orang. 

Jumlah yang sangat signifikan tersebut menandakan pesatnya perkembangan pondok pesantren di Indonesia. 

Melirik dari  perkembangan teknologi yang pesat dan kehidupan sosial masyarakat yang menggunan 

teknologi itu seperti saat sekarang  ini  maka kita berharap agar pendidikan nasional khususnya pendidikan di 

pondok pesantren harus berbenah dan sungguh-sungguh dengan memperkuat kaidah keagamaan dan moral, 

serta dibentengi dengan keimanan yang tangguh, jika tidak maka kita tidak tahu akan seperti apa dunia 

pendidikan Indonesia dimasa yang akan datang.  

Keberadaan organisasi Islam dengan berbagai corak dan bentuk ajarannya serta lahirnya beberapa 

partai politik Islam yang menganut asas agama belum membawa dampak yang siginifikan terhadap Islam, 

sementara itu isu sara, radikalisme, narkoba, sosmed dan korupsi menjadi tantangan bagi umat Islam itu 

sendiri. Berangkat dari kondisi  di atas eksitensi pondok pesantren merupakan salah satu tonggak yang 

sebenarnya sangat tepat dan amat baik untuk meredam era globalisasi yang kadang jika tidak diimbangi 

dengan kekuatan moral dan spiritual akan membawa akibat yang tidak baik terhadap generasi masa depan 

(Muhdi, 2007). 

Dasar pemikiran yang digunakan pondok pesantren adalah Al-qur’an dan hadis sehingga pondok 

pesantren harus berusaha dan selanjutnya melandaskan filsafat pendidikan Islam atas prinsip-prinsip filsafat 

yang dianutnya (Muhammad, 2015). Kalau pada mulanya tujuan utama pesantren adalah menyiapkan santri 

dalam mendalami dan menguasai ilmu pengetahuan agama, lembaga pengkaderan ulama, tempat pengajaran 

ilmu agama, memelihara tradisi Islam dan pembentukan karakter yang Islami. Dilain pihak, pondok 

Pesantren sebagai lembaga pendidikan, tetapi juga lembaga keagamaan dan lembaga sosial yang tentunya 

peran pesantren pun melebar menjadi agen pembaharuan dan pembangunan masyarakat (Daulay, 2007).  

Jika masa dulu pondok pesantren identik dengan pendidikan bagi generasi muda pedesaan dan 

pinggiran kota, namun sekarang pemuda kota pun bisa belajar di Pesantren. Selain itu, Pondok Pesantren 

sekarang juga sudah mengalami kemajuan yang pesat, terbukti dengan banyaknya pondok pesantren yang 

berlabelkan Pondok Pesantren Modern. Sehingga lembaga ini berhasil menarik minat berbagai lapisan 

https://doi.org/10.31004/edukatif.v5i6.6052


2901 Pondok Pesantren Modern: Politik Pendidikan Islam dan Problematika Identitas Muslim - Surya Bakti, 

Salminawati, Usiono 

 DOI : https://doi.org/10.31004/edukatif.v5i6.6052 
 

Edukatif : Jurnal Ilmu Pendidikan  Vol 5 No 6 Desember 2023    

p-ISSN 2656-8063   e-ISSN 2656-8071 

 

masyarakat yang semakin banyak dan otomatis Pondok Pesantren sekarang semakin besar peranannya dalam 

mengembangkan Pendidikan Agama Islam. 

Pada penelitian yang dilakukan oleh (Harun, 2018), diketahui jika Dalam pandangan Islam politik 

pendidikan nasionalseyogyanya memiliki demensi. Untuk mengatasi problem identitas muslim dimensi 

tersebut diatas sangat mempengaruhi identitas muslim karena secara substantif, Islam di mana pun sama, yaitu 

agama Allah yang dibawakan leh Nabi Muhammad SAW sebagai petunjuk bagi umat manusia. Akan tetapi  

manakala  Islam berjumpa  dengan  budaya atau tradisi lokal di daerah mana  pun  senantiasa  memunculkan  

ekpresi yang berbeda dan beranekaragam, sebanyak perjumpaannya itu. Dengan demikian, munculnya 

berbagai identitas Islam belakangan ini tidak perlu direspons dengan kecurigaan-kecurigaan yang berlebihan. 

Bahkan identitas Islam itu bisa makin beragam lagi ketika tipologi pemikiran, pemahaman dan pengamalan  

Islam itu ditinjau dari berbagai perspektif. Sama hal nya dengan penelitian yang dilakukan oleh (Raya, 2018) 

yang mengemukakan jika perkembangan pendidikan Islam melebar setelah pemerintah Orde Lama 

mendirikan “madrasah” sebagai bentuk sterilisasi pendidikan atas dominasi yang “mendarang daging” di 

masyarakat tentang dikotomi “Sekolah Agama” dengan “Sekolah Umum”, berbagai upaya dilakukan 

pemerintah yang orientasinya untuk mengembalikan lembaga pendidikan Islam ke posisi yang sebenarnya 

sesuai dengan karakter bangsa Indonesia. Selain itu, sejalan dengan penelitian yang dilakukan oleh 

(Muthohirin, 2019) yang mengemukakan jika pada satu sisi kesadaran beragama umat Islam Indonesia 

mengalami kebangkitan, hanya saja tidak diiringi dengan kesadaran kritis dalam memahami doktrin agama 

pada sisi yang lain. Ujaran kebencian, mudah emosional dan mempersekusi pihak yang berbeda pendapat 

menjadi “karya” nyata yang dihasilkan oleh kesadaran masyarakat dalam beragama yang tidak substantif 

seperti ini. Harusnya, kebangkitan publik dalam mengimani keyakinannya dapat diimplementasikan untuk 

kemanfaatan bersama, membangun kemajuan bangsa dan agama. Dengan demikian, potret multikulturalisme 

yang menjadi ciri bangsa ini akan senantiasa terjaga. Berdasarkan dengan penelitian yang relevan di atas, 

maka dari itu pada kesempatan ini akan mencoba membahas tentang pondok pesantren modern: Politik 

Pendidikan Islam dan Problematika Identitas Muslim. 

METODE 

Metode penelitian yang digunakan dalam penelitian ini yaitu studi literatur atau studi kepustakaan. 

Metode jenis studi literatur ini dapat dilakukan dengan cara mengumpulkan referensi yang terdiri atas 

beberapa penelitian terdahulu, yang kemudian dikompilasi agar bisa ditarik suatu kesimpulan. Adapun hasil 

dari kompilasi dari penelitian terdahulu digunakan untuk menyimpulkan bagaimana pandangan pondok 

pesantren modern dalam menanggapi politik pendidikan Islam dan problematika identitas muslim yang terjadi 

saat ini. Adapun prosedur yang dilakukan dalam penelitian ini dilaksanakan melalui langkah-langkah sebagai 

berikut: 1). Memilih tema penelitian, 2). Mengeksplorasi informasi yang telah didapatkan, 3). Menentukan 

arah penelitian, 4). Mengumpulkan sumber data, 5). Menyajikan data, 6). Menyusun laporan. Adapun teknik 

analisis data yang digunakan dalam penelitian ini yaitu dengan menggunakan metode analisis isi yang dapat 

digunakan dalam mendapatkan referensi yang valid serta mampu diteliti kembali konteks atau isinya. Dalam 

proses analisis yang dilakukan, terdapat pemilihan, pembandingan, serta penggabungan sehingga dapat 

ditemukan isi yang relevan dengan penelitian. Dalam metode penelitian studi literatur ini, pengecekan dari 

beberapa pustaka yang didapat serta pemerhatian terhadap komentar dilakukan untuk mempertahankan 

kevalidan proses dalam melakukan evaluasi.  

Analisis data dimulai dengan menganalisis hasil penelitian dari yang paling relevan, relevan dan cukup 

relevan. Lalu dengan melihat tahun penelitian diawali dari yang paling mutakhir, dan berangsur-angsur 

mundur ke tahun yang lebih lama. Peneliti lalu membaca abstrak dari setiap penelitian yang lebih dahulu 

untuk memberikan penilaian apakah permasalahan yang dibahas sesuai dengan yang hendak dipecahkan 

dalam penelitian. Selanjutnya mencatat bagian-bagian penting dan relevan dengan permasalahan penelitian. 

https://doi.org/10.31004/edukatif.v5i6.6052


2902 Pondok Pesantren Modern: Politik Pendidikan Islam dan Problematika Identitas Muslim - Surya Bakti, 

Salminawati, Usiono 

 DOI : https://doi.org/10.31004/edukatif.v5i6.6052 
 

Edukatif : Jurnal Ilmu Pendidikan  Vol 5 No 6 Desember 2023    

p-ISSN 2656-8063   e-ISSN 2656-8071 

 

Adapun peneliti mendapatkan 26 artikel yang berhubungan dengan tema tersebut pada pencarian Database 

Google Scholar, lalu memilih 7 artikel dan ditambah dengan beberapa buku pendukung. Kemudian artikel 

tersebut dijadikan sebagai pembanding dalam penulisan tulisan ini. 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Sebelum penulis menguraikan pembahasan dalam tulisan ini berikut disajikan tabel Jurnal dan artikel 

yang berkaitan dengan materi yang akan dibahas, dan sudah diterbitkan pada jurnal-jurnal pendidikan.  

 

Tabel 1. Jurnal dan Artikel yang Terkait dengan Materi 

No Peneliti dan Tahun 

Penelitian 

Judul Jurnal dan 

Penerbit 

Hasil Penelitian 

1 Lisdaleni, Dwi Noviani, 

Dkk. 2022 

Judul : Problematika 

Pendidikan Islam 

di Pesantren dan 

Madrasah di Era 

Globalisasi 

 

Penerbit: Pustaka: Jurnal 

Bahasa dan Pendidikan  

Vol.2, No.4 Oktober 

2022 

Problematika pendidikan Islam di Pesantren 

dan Madrasah Secara umum solusi yang 

diberikan terhadap problematika yang 

dihadapi di Pesantren dan Madrasah terbagi 2 

yaitu 

Solusi Sistematik dan Solusi Teknis. 

Tantangan dari globalisasi yang dihadapkan 

dengan 

lembaga pendidikan Islam diharapkan bisa 

menciptakan lulusan yang bisa menjalankan 

peran penting pada seluruh sektor dalam 

kehidupan bangsa baik itu dari sektor sosial, 

ekonomi, agama, ilmu pengetahuan, politik 

dan teknologi. 

2  

Budiyanto, Hartono Dkk. 

2022 

Judul :  

Pendidikan Islam Di 

Pesantren Antara  

Tradisi Dan Modernisasi. 

 

Penerbit: Al-Madrasah: 

Jurnal Ilmiah Pendidikan 

Madrasah Ibtidaiyah 

Pesantren melakukan inovasi terhadap 

kurikulum dan kelembagaan pendidikannya, 

mulai dari yang bercorak tafaqquh fi aldin 

sistem salafyah yang berbasis kitab kuning, 

hingga pada madrasah diniyah, madrasah 

sebagai sekolah umum yang berciri khas 

agama, sekolah umum, sekolah kejuruan, 

akademi, sekolah tinggi, institusi, hingga 

universitas. Dengan adanya program yang 

demikian itu, maka lulusan pesantren kini 

tidak hanya menguasai ilmu agama saja, 

melainkan juga ilmu-ilmu modern, ilmu 

terapan, keterampilan, penguasaan teknologi 

modern, dan penguasaan terhadap isu-isu 

kontemporer, dengan tidak meninggalkan 

tradisi utamanya 

3 Hendi Kariyanto, 2019 1) Judul :Peran Pondok 

Pesantren dalam 

Masyarakat Modern 

Penerbit : Edukasia 

Multikultura 

 

Pesantren dan aktor-aktor di dalamnya adalah 

menting yaitu tenagatenaga 

yang cakap dalam berbagai sektor 

pembangunan, khususnya pembangunan 

mental spiritual sebagai solusi dari dampak 

negatif peradaban modern yang dialami 

manusia modern, di antaranya kemiskinan 

nilai-nilai spiritual, kejatuhan dari makhluk 

spiritual menjadi makhluk material yang 

menyebabkan nafsu hayawaniyah menjadi 

https://doi.org/10.31004/edukatif.v5i6.6052


2903 Pondok Pesantren Modern: Politik Pendidikan Islam dan Problematika Identitas Muslim - Surya Bakti, 

Salminawati, Usiono 

 DOI : https://doi.org/10.31004/edukatif.v5i6.6052 
 

Edukatif : Jurnal Ilmu Pendidikan  Vol 5 No 6 Desember 2023    

p-ISSN 2656-8063   e-ISSN 2656-8071 

 

No Peneliti dan Tahun 

Penelitian 

Judul Jurnal dan 

Penerbit 

Hasil Penelitian 

pemandu dalam kehidupan, dan sikap 

individualistik. 

4  

 Ihsan Harun, 2018 

2) Judul : Pondok 

Pesantren Modern: 

Politik Pendidikan Islam 

dan Problematika 

Identitas Muslim 

 

Penerbit :  

 Jurnal As-Salam, 2(1) 

Januari - April 2018 

 

Pondok pesantren dengan sekian banyak dan 

kompleks varian dan dinamikannya, baik 

secara fisik, kultur, pendidikan, maupun 

kelembagaannya, tujuan utama pesantren 

adalah menyiapkan santri dalam mendalami 

dan menguasai ilmu pengetahuan agama 

(tafaqqahu fi al-din). problem identitas 

muslim dimensi tersebut diatas sangat 

mempengurhi identitas muslim karena secara 

substantif, Islam di mana pun sama, yaitu 

agama Allah yang dibawakan oleh Nabi 

Muhammad Saw sebagai petunjuk bagi umat 

manusia. 

5 Supriati H. Rahayu, 

Taufik Nugroho, 2022. 

Judul : Problematika 

Integrasi Masyarakat 

Muslim-Thai dalam 

Negara Thailand 

 

Penerbit : Ulumuddin: 

Jurnal Ilmu-ilmu 

Keislaman 

 

Program awal Pemerintah Thailand adalah 

membangun nasionalisme ber ideologi negara 

Buddhist melalui penggunaan bahasa Thai 

dengan jargon Thai Rathaniyom yang artinya 

Thailand untuk bangsa Thai. Bahasa Melayu 

dilarang, lembag pendidikan Islam harus 

mengikuti standar pendidikan nasional. Dari 

sinilah perlawanan Muslim-Thai dimulai. 

Pemberian alterntif otonomi 

khusus bagi warga Muslim Thai, termasuk 

dalam pendidikan, menjadi 

akaternatif penting bagi integrasi kewargaan 

Muslim-Thai secara menyeluruh. 

6 Herlambang Andi 

Prasetyo Aji, 2019 

Judul :  

Narasi Islamisme dan 

Pesantren:  

Pola Penolakan Islam 

Politik  

Di Pondok Pesantren 

Gontor Ponorogo 

Penerbit :  

 Jurnal Penelitian 

Keislaman Vol.15 No.2 

(2019): 85-96 

  

Dalam menghadapi narasi Islamisme 

masyarakat Pondok Modern Darusalam 

Gontor menggunakan wacana Islam moderat 

puritan (puritanical moderat Islam) 

aksepsionis dengan kacamata Islamisasi 

politik. Islamisasi politik bukan berarti ingin 

merobohkan ideologi NKRI, tetapi tetap 

menerima konsep negara-bangsa NKRI, 

termasuk ideologi Pancasila, hanya saja lebih 

memperjelas dasar dan tujuan-tujuan yang 

sesuai dengan Islam dengan bersikap semi-

rejeksionis terhadap interpretasi pemerintah 

yang kontroversial. 

7 Saifudin Asrori, Ahmad 

Syauqi, 2020 

Judul : Kontribusi 

Pendidikan Islam Dalam 

Reproduksi 

Identitas Sosial Muslim 

Indonesia 

Penerbit : MIMBAR: 

Vol. 37 No. 1, Januari - 

Juni 2020 

Pesantren dan madrasah, memberikan 

kontribusi sangat berarti dalam 

penyelenggaraan pendidikan dan reformasi 

kemasyarakatan. Melalui proses pengajaran, 

di mana kyai sebagai figur utama dan 

penggunaan ‘kitab kuning’, gagasan Islam 

tradisional mewarnai masa-masa awal 

tumbuhnya kesadaran sebagai bangsa dan 

Negara. Ketika pemerintah Orde Baru 

melakukan pembangunan dan modernisasi 

https://doi.org/10.31004/edukatif.v5i6.6052


2904 Pondok Pesantren Modern: Politik Pendidikan Islam dan Problematika Identitas Muslim - Surya Bakti, 

Salminawati, Usiono 

 DOI : https://doi.org/10.31004/edukatif.v5i6.6052 
 

Edukatif : Jurnal Ilmu Pendidikan  Vol 5 No 6 Desember 2023    

p-ISSN 2656-8063   e-ISSN 2656-8071 

 

No Peneliti dan Tahun 

Penelitian 

Judul Jurnal dan 

Penerbit 

Hasil Penelitian 

masyarakat, terjadi kebangkitan kelompok 

Muslim yang di sebut “kelas menengah santri 

baru”, berlangsung sejalan dengan 

modernisasi yang terjadi dalam lembaga 

pendidikan Islam tradisional pesantren. 

 

Pada Artikel ini penulis memfokuskan pembahasan pada politik pendidikan Islam               dan problematika 

identitas muslim ditinjau dari pondok pesantren modern. 

1. Pondok Pesantren 

Data dari Kementerian Agama mengungkapkan bahwa terdapat 26.975 pesantren di Indonesia per 

Januari 2022. Provinsi Jawa Barat menempati posisi teratas yakni memiliki 8.343 pesantren atau sekitar 

30,92% dari total pesantren nasional. Kemudian diikuti oleh Provinsi Banten yakni sebanyak 4.579 pondok 

pesantren. Disusul oleh Provinsi Jawa Timur sebanyak 4.452 pondok pesantren. Provinsi Sumatera Utara 

memiliki 331 pondok pesantren dengan jumlah santri sebanyak 105.902 orang dan jumlah guru sebanyak 

4.016 orang (Suwito & Tarigan, 2022). 

Dari uraian di atas dapat disimpulan secara bahasa pesantren adalah tempat santri menuntut ilmu. Disisi 

lain ada sejumlah teori yang menjelaskan asal-usul kata santri. Pertama, berasal dari kata sastri, bahasa 

sanskerta yang artinya melek huruf. Kedua, berasal dari cantrik, yang berarti seseorang yang selalu mengikuti 

guru ke mana guru pergi menetap. Ketiga, berasal dari bahasa India yang bermakna orang yang tahu buku-

buku suci agama Hindu atau ilmu pengetahuan (Mohammad, 2006).  

 

2.  Pondok Pesantren Modern 

Pondok pesantren modern adalah lembaga pendidikan Islam yang telah menyesuaikan diri dengan 

perkembangan zaman dan menerapkan pendekatan pendidikan yang lebih inklusif, beragam, dan relevan 

dengan tuntutan masyarakat modern (Sirozi, 2013). Beberapa ciri khas pondok pesantren modern meliputi: 

1) Kurikulum yang Beragam: Pondok pesantren modern biasanya memiliki kurikulum yang lebih 

beragam, yang mencakup pendidikan agama Islam tradisional, seperti pengajaran Al-Quran, hadis, 

dan ilmu-ilmu agama, serta pendidikan umum seperti ilmu pengetahuan, matematika, bahasa, dan 

keterampilan praktis. Ini membantu siswa untuk memperoleh pengetahuan dan keterampilan yang 

lebih luas. 

2) Pendidikan Keterampilan: Pondok pesantren modern sering kali menekankan pentingnya 

pengembangan keterampilan praktis yang dapat membantu siswa dalam kehidupan sehari-hari dan 

menciptakan peluang pekerjaan. Ini bisa mencakup keterampilan seperti pertanian, kerajinan, 

teknologi, dan kewirausahaan. 

3) Kesetaraan Gender: Beberapa pondok pesantren modern lebih terbuka terhadap kesetaraan gender dan 

mendorong pendidikan bagi perempuan dengan cara yang lebih inklusif. Mereka dapat menyediakan 

lingkungan yang mendukung pendidikan perempuan dan mengakomodasi kebutuhan siswa 

perempuan. 

4) Lingkungan yang Aman dan Bersih: Pondok pesantren modern berusaha menyediakan lingkungan 

yang aman, sehat, dan bersih bagi siswa. Hal ini mencakup fasilitas yang memadai, perawatan 

kesehatan, dan perlindungan terhadap kekerasan atau penyalahgunaan. 

5) Interaksi dengan Masyarakat Luas: Pondok pesantren modern sering menggalakkan interaksi siswa 

dengan masyarakat lebih luas. Mereka dapat melibatkan siswa dalam kegiatan sosial dan pelayanan 

masyarakat serta menjembatani kesenjangan antara pendidikan agama dan kehidupan sosial 

masyarakat. 

https://doi.org/10.31004/edukatif.v5i6.6052


2905 Pondok Pesantren Modern: Politik Pendidikan Islam dan Problematika Identitas Muslim - Surya Bakti, 

Salminawati, Usiono 

 DOI : https://doi.org/10.31004/edukatif.v5i6.6052 
 

Edukatif : Jurnal Ilmu Pendidikan  Vol 5 No 6 Desember 2023    

p-ISSN 2656-8063   e-ISSN 2656-8071 

 

6) Pendidikan Multikultural: Pondok pesantren modern cenderung lebih terbuka terhadap nilai-nilai 

multikultural dan mendukung pemahaman yang lebih luas tentang perbedaan budaya dan agama. Hal 

ini membantu siswa untuk memahami dan menghargai keanekaragaman dalam masyarakat (Lisdaleni 

& Novianti, 2022) . 

 

Pondok pesantren modern dapat memainkan peran penting dalam mengembangkan identitas Muslim 

yang positif dan relevan di era kontemporer. Mereka menciptakan lingkungan yang memadai bagi siswa untuk 

mengembangkan pemahaman yang lebih luas tentang Islam, berkontribusi pada masyarakat, dan bersiap untuk 

menghadapi tantangan dan peluang dalam dunia yang terus berubah (Budiyanto et al., 2022). 

Sistem pendidikan umum dan pendidikan Islam adalah dua sisi yang tidak dapat dipisahkan dalam 

sistem pendidikan nasioanal, keduanya saling terkait dan masing-masing memiliki kekhususan untuk saling 

melengkapi. Di satu sisi tujuan pendidikan nasional adalah untuk mengembangkan potensi peserta didik agar 

menjadi manusia yang beriman dan bertaqwa terhadap Tuhan Yang Maha Esa, berakhlak mulia, sehat, 

berilmu dan diharapkan menjadi warga negara yang demokratis dan bertanggung jawab (Diantoro, 2021). 

Jika menelusuri kondisi pesantren dengan sekian banyak dan kompleks varian dan dinamikanya, baik 

secara fisik, kultur, pendidikan, maupun kelembagaannya, maka pesantren sesungguhnya tidaklah sesederhana 

seperti yang teridentifikasi dengan adanya kyai, santri, maupun masjid. Kalau pada mulanya tujuan utama 

pesantren adalah menyiapkan santri dalam mendalami dan menguasai ilmu pengetahuan agama (tafaqqahu fi 

al-din). Bahkan sejak dulu pesantren dikenal sebagai lembaga pengkaderan ulama (reproduction of ulama) 

tempat pengajaran ilmu agama (transfer of Islamic knowledge), memelihara tradisi Islam (maintenance of 

Islamic tradition) (Kariyanto, 2020).  

Namun disisi lain Pesantren sesungguhnya adalah suatu lembaga atau institusi pendidikan yang 

berorientasi pada pembentukan manusia yang memiliki tingkat moralitas keagamaan Islam dan sosial yang 

tinggi yang diaktualisasikan dalam sistem pendidikan dan pengajarannya. Dengan demikian, maka orientasi 

gerak dan pengajaran ilmu-ilmu agama, sosial maupun eksak di pesantren adalah tidak lebih dari sebuah 

proses pembentukan karakter yang Islami. 

Terlebih lagi akselerasi perubahan dan dinamika kehidupan sosial di era global sekarang ini terjadi 

secara luar biasa dan di luar perkiraan banyak orang. Yang menjadi sebuah ironi adalah perubahan-perubahan 

yang diakibatkan oleh kemajuan spektakuler di bidang teknologi itu ternyata juga berakibat pada perubahan 

tata nilai keagamaan dan sosial. Maka kini pesantren bukan saja sebagai lembaga pendidikan, tetapi juga 

lembaga keagamaan dan lembaga sosial. Peran pesantren pun melebar menjadi agen pembaharuan dan 

pembangunan masyarakat (agent of social change) (Rahim, 2001) 

Pesantren dari sudut   historis   kultural   dapat   dikatakan    sebagai “training center” yang otomatis 

menjadi “cultural central” Islam yang disahkan atau dilembagakan oleh masyarakat, setidak-tidaknya oleh 

masyarakat Islam sendiri yang secara defacto tidak dapat diabaikan oleh pemerintah.  Pondok pesantren 

memiliki model-model pengajaran yang bersifat non klasikal, yaitu model system pendidikan dengan metode 

pengajaran wetonan, yaitu metode   yang didalamnya terdapat seorang kyai yang membaca kitab dalam 

waktu tertentu, sedangkan santrinya membawa kitab yang sama, lalu santri mendengarkan dan menyimak 

bacaan kyai. Dan sorogan, yaitu santri yang cukup pandai men “sorog” kan (mengajukan) sebuah kitab 

kepada kyai untuk dibaca dihadapannya, kesalahan dalam membaca itu langsung dibenarkan oleh kyai. 

Pendidikan di pesantern berawal dari bentuk pengajian yang sangat sederhana, pada akhirnya pesantren 

berkembang menjadi lembaga pendidikan secara reguler dan diikuti oleh masyarakat, dalam pengertian 

memberi pelajaran secara material maupun immaterial, yakni mengajarkan bacaan kitab-kitab yang ditulis 

oleh ulama-ulama abad pertengahan dalam wujud kitab kuning. Titik tekan pola pendidikan secara material, 

diharapkan setiap santri mampu menghatamkan kitab-kitab kuning sesuai dengan target yang di harapkan, 

yakni membaca seluruh isi kitab yang diajarkan. Sedangkan pendidikan dalam arti immaterial cenderung 

https://doi.org/10.31004/edukatif.v5i6.6052


2906 Pondok Pesantren Modern: Politik Pendidikan Islam dan Problematika Identitas Muslim - Surya Bakti, 

Salminawati, Usiono 

 DOI : https://doi.org/10.31004/edukatif.v5i6.6052 
 

Edukatif : Jurnal Ilmu Pendidikan  Vol 5 No 6 Desember 2023    

p-ISSN 2656-8063   e-ISSN 2656-8071 

 

berbentuk suatu upaya perubahan sikap santri, agar santri menjadi pribadi yang tangguh dalam kehidupan 

sehari-hari. Atau dengan kata lain mengantarkan anak didik menjadi dewasa secara psikologis (Sirozi, 2013). 

Pesantren memiliki langkah-langkah strategis dalam upaya perlindungan dan pengelolaan lingkungan 

hidup. Hal ini dapat dilihat dari beberapa hal yang melatar belakanginya sebagai lembaga syiar agama Islam 

yang memegang kendali paling penting dalam tatanan masyarakat dan hubungan dalam kehidupan manusia. 

Pesantren merupakan lembaga pendidikan Islam untuk memahami, menghayati dan mengamalkan ajaran 

agama Islam dengan menekankan pentingnya moral agama Islam sebagai pedoman hidup bermasyarakat 

sehari-hari. 

 

3. Politik Pendidikan Islam 

Politik pendidikan Islam merujuk pada berbagai kebijakan, program, dan tindakan yang dilakukan oleh 

pemerintah atau lembaga-lembaga pendidikan dalam rangka mempromosikan, mengembangkan, dan 

mengelola pendidikan Islam. Politik pendidikan Islam dapat berfokus pada berbagai aspek, seperti kurikulum, 

pendanaan, pengembangan tenaga pendidik, dan regulasi institusi pendidikan Islam. Beberapa aspek yang 

relevan dalam politik pendidikan Islam termasuk: 

1) Kurikulum: Pemerintah dan lembaga pendidikan dapat memutuskan isi kurikulum untuk pendidikan Islam, 

termasuk materi ajar, buku teks, dan metode pengajaran. Ini dapat mencakup pengajaran Al-Quran, hadis, 

sejarah Islam, etika, dan nilai-nilai Islam. 

2) Pendidikan Agama: Beberapa negara memiliki sistem pendidikan agama yang memungkinkan siswa 

memperoleh pengetahuan agama Islam. Hal ini dapat mencakup pelajaran agama Islam di sekolah-sekolah 

umum atau sekolah-sekolah agama khusus. 

3) Regulasi Institusi Pendidikan Islam: Pemerintah dapat mengatur institusi pendidikan Islam, termasuk 

madrasah, pesantren, dan sekolah-sekolah agama Islam. Regulasi ini bisa mencakup persyaratan akademik, 

keamanan, dan perizinan. 

4) Pendanaan: Pemerintah dapat memberikan dana untuk institusi pendidikan Islam atau program-program 

pendidikan Islam, terutama jika mereka dianggap penting untuk perkembangan masyarakat dan negara. 

5) Pengembangan Tenaga Pendidik: Pelatihan dan pengembangan guru-guru pendidikan Islam menjadi 

penting dalam politik pendidikan Islam. Upaya dapat dilakukan untuk meningkatkan kualifikasi dan 

kompetensi guru-guru yang mengajar mata pelajaran Islam (Harun, 2018). 

 

Politik pendidikan Islam sering kali menjadi topik kontroversial, terutama di negara-negara dengan 

populasi yang beragam secara agama. Beberapa negara mungkin berusaha mempromosikan pendidikan Islam 

sebagai bagian penting dari budaya dan identitas nasional, sementara yang lain mungkin harus menangani isu-

isu seputar pemisahan antara agama dan pendidikan. 

Tujuan utama kajian politik pendidikan adalah untuk menjelaskan hubungan atau relasi antara proses 

perumusan tujuan dan langkah-langkah yang ditempuh untuk mencapainya. Dalam membahas rumusan 

tujuan pendidikan   Islam, misalnya jika studi administrasi pendidikan hanya membahas substansi dan nilai-

nilai yang terdapat di dalamnya, studi politik pendidikan juga membahas darimana rumusan tujuan tersebut 

muncul, siapa yang terlibat dalam penyusunannya, melaui apa mekanisme bagaimana rumusan tujuan tersebut 

dibahas dan ditetapkan nilai-nilai apa saja yang terdapat di dalamnya, dan kepentingan politik atau 

pendidikan siapa yang dipresentasikan di dalamnya (Rahayu et al., 2022) 

Berangkat dari makna dan tujuan politik pendidikan, maka kajian politik pendidikan termasuk 

pendidikan Islam, seyogyanya berangkat dari periodesasi kesejarahan perjalanan bangsa. Hal ini dikarenakan 

politik pendidikan dipandang sebagai kepentingan lokal dan penciptaan identitas kebudayaan negara. 

Indonesia mengalami beberapa fase kesejarahan bangsa; Pertama, Pra-kemerdekaan 

(kolonialisme/penjajahan). Pada era ini, diungkapkan oleh Tilaar, fungsi lembaga pendidikan adalah gerakan 

https://doi.org/10.31004/edukatif.v5i6.6052


2907 Pondok Pesantren Modern: Politik Pendidikan Islam dan Problematika Identitas Muslim - Surya Bakti, 

Salminawati, Usiono 

 DOI : https://doi.org/10.31004/edukatif.v5i6.6052 
 

Edukatif : Jurnal Ilmu Pendidikan  Vol 5 No 6 Desember 2023    

p-ISSN 2656-8063   e-ISSN 2656-8071 

 

perlawanan terhadap kolonialisme  (Aji, 2019). Kala itu, kelompok pemuda terdidik di lembaga pendidikan, 

berkumpul dan menyusun strategi untuk membebaskan diri dari kungkungan penjajahan. Dalam konteks 

pendidikan Islam pun sama, Pondok Pesantren sebagai sistem pendidikan Islam tertua di Indonesia, 

berkontribusi untuk menyahuti semangat perlawanan terhadap penjajah (Abdurrahman, 2013).  Kedua, Fase 

kemerdekaan atau sering disebut Orde Lama. Pada masa kemerdekaan, posisi pendidikan ada dipersimpangan 

walaupun Indonesia sudah merdeka, dimasa ini pemerintah belum menentukan sistem pemerintahan yang akan 

dianut, sistem nagara Islam dan demokrasi menjadi isu hangat serta menjadi perdebatan yang berakhir pada 

kompromi yang dilakukan. Indonesia menyebut dirinya sebagai negara pancasila yang mengakomodasi 

kepentingan kelompok nasionalis dan religius. Dalam konteks dunia pendidikan, pendidikan Agama atau 

keagamaan diakomodasi melalui Kementerian Agama dan adapun sistem pendidikan nasional dikelola oleh 

Kementerian Pendidikan. 

Ketiga, Masa pembangunan atau Orde Baru. Di masa ini, politik pendidikan masih menganut sistem 

akomodatif terhadap dua model pendidikan yang dicetuskan oleh pemerintah Orde Lama. Namun, 

kedigdayaan peranan pemerintah, kala itu, cenderung lebih mengutamakan pendidikan umum. Artinya, 

pendidikan agama di masa orde baru, tidak banyak mendapat perhatian pemerintah. Eksistensi pendidikan 

Islam lebih mandiri dibandingkan sekolah yang disokong penuh pemerintah. Hal ini disebabkan mayoritas 

lembaga pendidikan Islam-seperti pesantren dan madrasah- lebih banyak dikelola oleh swasta atau swadaya 

masyarakat. Disisi lain hal yang disayangkan juga, para politisi muslim yang duduk diparlemen juga tidak 

memberikan kontribusi signifikan terhadap pengembangan lembaga pendidikan Islam. M. Sirozi mengatakan 

bahwa peranan para politisi muslim diamputasi oleh kekuatan kelompok nasionalis di Orde Baru. Politisi 

muslim di parlemen hanya mengisi kelompok minoritas (Sirozi, 2013). 

Keempat, pergolakan politik nasional lebih menekankan pada aspek demokrasi liberal. Sebuah model 

demokrasi yang mengedepankan pada kebebasan tanpa batasan. Semua orang bisa berekspresi, berpendapat, 

bertindak dan bersekutu. Pada era ini, pemerintah kehilangan taringnya dalam mengakomodasi kepentingan- 

kepentingan tertentu. Pemerintah hanya berfungsi sebagai fasilitator dan mediator terhadap kebutuhan 

masyarakat, Lahirnya Undang-Undang Sisdiknas ini mewajibkan pemerintah untuk mengatur dan mengelola 

lembaga pendidikan Agama dan Pendidikan Keagamaan. Dari sisi analisa teoritik, keberadaan pendidikan 

agama dan keagamaan, yang dimaksudkan oleh Undang-Undang Sisdiknas sebenarnya sudah ada sebelum 

adanya PP. Nomor 55. Pondok Pesantren, misalnya, adalah dialektika kesejarahan kebudayan Indonesia atau 

nusantara dengan Islam (Asrori & Syauqi, 2020). 

Terakhir pada tanggal 15 oktober 2019 disahkan oleh presiden Republik Indonesia melahirkan Undang-

Undang Nomor 18 tahun 2019 tentang Pesantren merupakan kesepakatan bersama dengan melibatkan pihak 

yang mewakili komunitas Pesantren, yang masing-masing telah memvalidasi rumusan norma hukum secara 

optimal sesuai dengan karakteristik dan kekhasan Pesantren. Pesantren merupakan lembaga yang berbasis 

masyarakat dan didirikan oleh perseorangan, yayasan, organisasi masyarakat Islam dan/atau masyarakat yang 

menanamkan keimanan dan ketakwaan kepada Allah Swt., menyemaikan akhlak mulia, serta memegang 

teguh jaran Islam rahmatan lil'alamin yang tercermin dari sikap rendah hati, toleran, keseimbangan, moderat, 

dan nilai luhur bangsa Indonesia lainnya melalui pendidikan, dakwah Islam, keteladanan, dan pemberdayaan 

masyarakat dalam kerangka Negara Kesatuan Republik Indonesia. 

Undang-undang nomor 20 tahun 2003 di atas dirasa lebih bermakna dan aplikatif, ketika pada tahun 

2013 muncul sebuah konsep kurikulum baru, yang kemudian dikenal dengan nama kurikulum 2013 

(KURTILAS). Kurtilas adalah pengembangan kurikulum sebelumnya yaitu Kurikulum Berbasis Kompetensi 

atau KBK pada tahun 2004 dan Kurikulum Tingkat Satuan Pendidikan atau KTSP di tahun 2006. Pada tahun 

yang sama, terbit Peraturan Menteri Pendidikan dan Kebudayaan Nomor 64 Tahun 2013 Tentang Standar Isi 

Pendidikan Dasar dan Menengah yang menguraikan tentang Kompetensi Inti, khususnya pada KI 1 (Sikap 

Spritual) dan KI 2 (Sikap Sosial) yang berhubungan dengan nilai-nilai pendidikan Islam, yakni hablun 

https://doi.org/10.31004/edukatif.v5i6.6052


2908 Pondok Pesantren Modern: Politik Pendidikan Islam dan Problematika Identitas Muslim - Surya Bakti, 

Salminawati, Usiono 

 DOI : https://doi.org/10.31004/edukatif.v5i6.6052 
 

Edukatif : Jurnal Ilmu Pendidikan  Vol 5 No 6 Desember 2023    

p-ISSN 2656-8063   e-ISSN 2656-8071 

 

minallah dan hablun minannas. Kebijakan-kebijakan (politik) pendidikan Islam pada masa reformasi yang 

menguntungkan umat Islam bisa jadi tidak terlepas dari peran pemegang kebijakan, suara-suara rakyat 

demokrasi maupun anggota Dewan Perwakilan Rakyat baik daerah hingga pusat yang masih peduli terhadap 

pendidikan Islam (Maghfiroh et al., 2022). 

Pesantren sudah ada dan berkembang sebelum   Indonesia menjadi negara. Keberadaan peraturan ini 

memberikan dua dampak kecurigaan motif politik dalam konteks pendidikan Islam-khususnya Pondok 

Pesantren dan Madrasah Diniyah yaitu: Pertama, pondok pesantren tidak akan lagi memiliki kebebasan 

dalam upaya mengatur dan mengelola kurikulum yang akan diberikan kepada peserta didiknya. Kedua, 

adanya peraturan ini, secara implementatif akan dijadikan alat politik kepala daerah dalam upaya meraup 

suara di daerah. Sementara Dalam pandangan Islam politik pendidikan nasional seyogyanya memiliki 

demensi: 

a. Membangun Iman 

Tujuan Pendidikan menurut pandangan Islam ialah membangun iman manusia, dalam arti kata 

membangun suatu kepercayaan dan atau keyakinan manusia atas keberadaan dan kebesaran Allah dan 

Rasulnya, hal ini sebagaimana dijelaskan Allah dalam Q.S Al-Hujarat: 15. 

مُواْ بيَۡنَ يدََيِ ٱللَّهِ وَرَسُولِهِۖۦ وَٱتَّقوُاْ ٱللَّهََۚ إنَِّ ٱللَّهَ سَمِ  َٰٓأيَُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنوُاْ لََ تقُدَ ِ ََلِييَ    ٌ  مٞ  ي

Artinya: Hai orang-orang yang beriman, janganlah kamu mendahului Allah dan Rasulnya dan bertakwalah 

kepada Allah. Sesungguhnya Allah Maha Mendengar lagi Maha Mengetahui. 

b. Meningkatkan ketakwaan 

Tujuan pendidikan menurut pandangan Islam ialah meningkatkan takwa kepada Allah SWT. Hal ini 

sebagaimana ditegaskan Allah dalam Q.S. Ali Imran: 102. 

سۡلِمُونَ   َٰٓأيَُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنوُاْ ٱتَّقوُاْ ٱللَّهَ حَقَّ تقُاَتهِۦِ وَلََ تمَُوتنَُّ إلََِّ وَأنَتمُ مُّ  يَ 

Artinya: Hai orang-orang yang beriman, bertakwalah kepada Allah sebenar-benar takwa kepada-Nya; dan 

janganlah sekali-kali kamu mati melainkan dalam keadaan beragama Islam. 

c. Berakhlak mulia 

Tujuan pendidikan menurut pandangan Islam adalah untuk menjadikan seseorang suapaya mempunyai 

akhlak yang mulia (akhlakul karimah) atau budi pekerti yang luhur. 

d. Menguasai ilmu 

Tujuan pendidikan menurut pandangan Islam adalah mengarahkan manusia untuk menguasai ilmu 

pengetahuan dan teknologi yang setinggi-tingginya. Dengan penguasaan ilmu pengetahuan dan teknologi 

itu ia sanggup menolong orang lain. Allah menegaskan hal ini dalam Q.S. Al-Mujadilah : 11. 

لِسِ فٱَفۡسَحُواْ يفَۡسَحِ ٱللَّهُ لكَمُۡۖ وَإِ  اْ إذِاَ قيِلَ لكَمُۡ تفََسَّحُواْ فيِ ٱلۡمَجَ  أيَُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنوَُٰٓ
َٰٓ ويَ  ُُ واْ فٱَنُُ ُُ ُُ  يرَۡفٌَِ ٱللَّهُ ٱلَّذِينَ ءَامَنوُاْ مِنكُمۡ وَٱلَّذِينَ أوُتوُاْ ٱلۡعِلۡمَ ذاَ قيِلَ ٱن

اْ

ت َۚ وَٱللَّهُ بمَِا تعَۡمَلوُنَ خَبيِرٞ    درََجَ 

Artinya: Hai orang-orang beriman apabila dikatakan kepadamu: "Berlapang-lapanglah dalam majlis", 

maka lapangkanlah niscaya Allah akan memberi kelapangan untukmu. Dan apabila dikatakan: 

"Berdirilah kamu", maka berdirilah, niscaya Allah akan meninggikan orang-orang yang beriman di 

antaramu dan orang-orang yang diberi ilmu pengetahuan beberapa derajat. Dan Allah Maha Mengetahui 

apa yang kamu kerjakan. 

e. Beramal Shaleh 

Tujuan pendidikan menurut pandangan Islam adaah mendorong manusia untuk beramal shaleh atau 

berbuat kebaikan. Allah menegaskan hal ini dalam Q.S. Al- Ashr : 2-3 dan Q.S.An-Nahl : 128. 

ِ وَتوََاصَوۡاْ بِ  تِ وَتوََاصَوۡاْ بٱِلۡحَق  لِحَ  ََمِلوُاْ ٱلصَّ  نَ لفَِي خُسۡرٍ إلََِّ ٱلَّذِينَ ءَامَنوُاْ وَ نسَ  بۡرِ  إنَِّ ٱلِۡۡ  ٱلصَّ

Artinya: Sesungguhnya manusia itu benar-benar dalam kerugian, kecuali orang-orang yang beriman dan 

mengerjakan amal saleh dan nasehat menasehati supaya mentaati kebenaran dan nasehat menasehati 

supaya menetapi kesabaran. 

https://doi.org/10.31004/edukatif.v5i6.6052


2909 Pondok Pesantren Modern: Politik Pendidikan Islam dan Problematika Identitas Muslim - Surya Bakti, 

Salminawati, Usiono 

 DOI : https://doi.org/10.31004/edukatif.v5i6.6052 
 

Edukatif : Jurnal Ilmu Pendidikan  Vol 5 No 6 Desember 2023    

p-ISSN 2656-8063   e-ISSN 2656-8071 

 

Dilihat dari perspektif politik pendidikan bahwa Pendidikan dapat mempengaruhi politik dan politik 

dapat tersosialisasi melalui pendidikan. Hal ini dibuktikan dalam perubahan dan perkembangan pendidikan 

Islam dalam peta politik pendidikan Islam yang mengalami dinamika berdasarkan tingkat kepetingan para 

pemangku kepentingan dalam pengambilan kebijakan negara dalam sistem pendidikan nasional. Oleh karena 

itu, umat Islam perlu memahami politik pendidikan agar umat Islam di Indonesia terutama aktivis politik 

Islam dapat memperjuangkan kebutuhan dan kepentingan pendidikan Islam. Tujuan diperjuangkannya 

pendidikan Islam dalam sistem pendidikan nasioanal adalah untuk memiliki sisi persamaan dan setara antara 

pendidikan yang dikelola oleh Kementerian Pendidikan Nasional dengan pendidikan Islam yang dikelola oleh 

Kementerian Agama dalam sistem pendidikan nasional. 

 

4. Problematika Identitas Muslim 

Problematika yang dihadapi umat muslim dewasa ini meliputi seluruh dimensi kehidupan seperti sara, 

radikalisme, narkoba, sosmed dan korupsi. Persoalan-persoalan inilah yang mengakibatkan umat mengalami 

stagnasi dalam segala bidang dan akhirnya sangat mudah umat Islam terjebak dalam jaringan atau konspirasi.  

Era globalisasi dewasa ini dan di masa yang akan datang memberikan pengaruh perkembangan sosial 

budaya masyarakat Muslim Indonesia umumnya, atau pendidikan Islam, termasuk pesantren, khususnya. 

Argumen panjang lebar tak perlu dikemukakan lagi, bahwa masyarakat Muslim tidak bisa menghindarkan diri 

dari proses globalisasi tersebut, apalagi jika ingin survive dan berjaya di tengah perkembangan dunia yang 

kian kompetitif (Mustofa, 2017). 

Mastuhu dalam ”Memberdayakan Sistem Pendidikan Islam” menyikapi globalisasi sebagai sebuah 

keniscayaan sejarah. Mastuhu meminjam argumen Karl Mannheim yang melihat globalisasi sebagai sebuah 

ideologi, yaitu proyeksi kehidupan masa depan atau gejala yang akan terjadi di kemudian hari berdasarkan 

sistem yang dominan di dalam masyarakat. 

Oleh karena itu, komunitas agama perlu mempelajari ilmu pengetahuan yang ada relevansinya dengan 

kebutuhan masyarakat sehingga menghadap perubahan terutama perubahan yang ditimbulkan oleh globalisasi. 

Globalisasi dapat mempengaruhi kawasan  dan cakrawala pikiran para santri pondok pesantren.  

Beberapa masalah yang sering muncul dalam kaitannya dengan identitas Muslim meliputi: 

1) Stereotip dan Prasangka: Muslim sering kali dihadapkan pada stereotip dan prasangka negatif, terutama 

setelah serangkaian peristiwa teroris atau konflik yang melibatkan kelompok-kelompok ekstremis. 

Stereotip ini dapat memengaruhi cara Muslim dilihat oleh masyarakat umum dan berdampak pada 

persepsi mereka tentang identitas Muslim. 

2) Islamofobia: Islamofobia adalah ketakutan, kebencian, atau diskriminasi terhadap Muslim. Ini dapat 

mencakup serangan verbal, fisik, atau diskriminasi dalam berbagai aspek kehidupan, seperti pekerjaan, 

pendidikan, atau perumahan. 

3) Identitas Ganda: Beberapa Muslim mungkin merasa memiliki identitas ganda karena mereka harus 

mengakomodasi nilai-nilai agama dan budaya mereka dengan tuntutan dari masyarakat tempat 

tinggalnya. Ini dapat menghasilkan ketegangan antara identitas Muslim mereka dan identitas nasional 

atau budaya lainnya. 

4) Konflik dalam Komunitas Muslim: Komunitas Muslim seringkali sangat beragam dalam hal etnis, 

budaya, dan keyakinan. Ini dapat menciptakan konflik internal dalam komunitas, baik yang berkaitan 

dengan perbedaan keyakinan atau perbedaan budaya. 

5) Integrasi dan Identitas Generasi Kedua: Di negara-negara dengan populasi Muslim yang besar, generasi 

kedua Muslim yang lahir dan dibesarkan di negara tersebut mungkin menghadapi dilema dalam 

menggabungkan identitas Muslim mereka dengan budaya dan nilai-nilai yang dominan di negara tempat 

mereka tinggal. 

6) Kecenderungan Radikalisasi: Beberapa individu muda mungkin cenderung terpengaruh oleh pemikiran 

https://doi.org/10.31004/edukatif.v5i6.6052


2910 Pondok Pesantren Modern: Politik Pendidikan Islam dan Problematika Identitas Muslim - Surya Bakti, 

Salminawati, Usiono 

 DOI : https://doi.org/10.31004/edukatif.v5i6.6052 
 

Edukatif : Jurnal Ilmu Pendidikan  Vol 5 No 6 Desember 2023    

p-ISSN 2656-8063   e-ISSN 2656-8071 

 

ekstrem dan radikal. Hal ini bisa menjadi masalah serius dalam hal identitas, karena mereka mungkin 

merasa bahwa pemikiran radikal tersebut adalah ekspresi dari identitas Muslim yang benar. 

7) Kesenjangan Sosial dan Ekonomi: Masalah ekonomi dan sosial, seperti kemiskinan, ketidaksetaraan, dan 

ketidakadilan, juga dapat berdampak pada identitas Muslim. Mereka mungkin merasa bahwa mereka 

diberi perlakuan yang tidak adil atau diabaikan oleh pemerintah atau masyarakat. 

 

Berdasarkan sejumlah pengamat dunia, memang pernah mengapresiasikan tentang watak atau 

karakteristik Islam Indonesia yang dikenal dengan Islam yang damai, ramah dan toleran yang mencirikan 

Islam yang diharapkan untuk masa depan. Problematika pendidikan Islam dalam hal ini pondok pesantren saat 

ini jauh berbeda dengan tantangan pendidikan Islam sebagaimana yang terdapat pada zaman klasik dan 

pertengahan. Baik secara internal maupun eksternal. 

Pendidikan sekarang lebih berorientasi kepada bagaimana meningkat kecerdasan, prestasi, 

keterampilan, dan bagaimana menghadapi persaingan serta berorientasi kepada angka raport atau indek 

Prestasi akademik. Pendidikan sekarang kehilangan misi utamanya untuk investasi karakter manusia. 

Pendidikan moral dan karakter bukan lagi merupakan faktor utama seorang anak mengenyam pendidikan. 

Kedua hal ini dianggap menjadi tugas para tokoh agama, tugas orang tua atau wali di rumah. Sekolah 

berlomba menonjolkan kurikulum yang dipercaya bisa menciptakan generasi muda super dari usia sedini 

mungkin. Jadi Pendidikan adalah kegiatan yang bersifat sosial kemasyarakatan. Keadaannya selalu berbeda- 

beda sesuai dengan perbedaan corak, sifat dan kebudayaan yang berkembang di masyarakat tersebut (Lestari, 

2018). 

Pondok pesantren yang mencetak para generasi muda Islam yang tidak hanya kuat dalam ilmu, 

ilmiyah tapi juga dalam ilmu amaliyah. Pondok Pesantren hendaknya berusaha mencetak para pemimpin 

masa depan yang mampu berjuang di bidang apapun yang menjadi pilihannya dengan bekal karakter 

mukmin yang kompeten kuat dan life skill yang telah terbentuk serta mampu berjuang dimana pun dengan 

segala kendalanya. 

Adapun Kompetensi santri yang dihasilkan adalah merupakan integrasi dari pengetahuan , nilai dan 

sikap dan perbuatan atau dalam definisi yang lebih operasional, kompetensi lulusan adalah penguasaan dan 

pemililikan ilmu pengetahuan yang dapat diterapkan dalam kehidupan dengan nilai- nilai akhlak mulia, 

sehingga diharapkan santri yang memiliki ilmu yang dapat diamalkan dengan sholeh. Sedangkan untuk 

pengembangan keilmuan, Pondok Pesantren telah memberikan bekal yang sangat cukup untuk lulusannya 

agar menjadi manusia yang berkompeten, diantaranya kemampuan berbahasa Arab dan Inggris yang aktif, 

karena bahasa adalah kunci dalam membuka wawasan, baik keilmuan maupun keterampilan (Irwan, 2019). 

Anak didik yang dihasilkan oleh lembaga pendidikan Islam seperti Pondok Pesantren adalah bukan 

hanya anak yang mengetahui sesuatu secara benar melainkan juga harus disertai dengan mengamalkannya 

secara benar, mempengaruhi dirinya dan membangun kebersamaan hidup dengan orang. Pendidikan Islam 

harus menghasilkan manusia yang memiliki ciri-ciri:  

1) Terbuka dan bersedia menerima hal-hal baru hasil inovasi dan perubahan. 

2) Berorentsi demokratis dan mampu memiliki pendapat yang tidak selalu sama dengan pendapat orang 

lain. 

3) Berpijak pada kenyataan, menghargai waktu, konsisten   dan sistematik dalam menyelesaikan masalah. 

4)  Selalu terlibat dalam perencanaan dan pengorganisasian 

5) Memiliki keyakinan bahwa segalanya   dapat diperhitungkan. 

6) Menyadari dan menghargai pendapat orang lain rasional dan percaya pada kemampuan iptek. 

7) Menjunjung tinggi keadilan berdasarkan prestasi, kontribusi, dan kebutuhan. 

8) Berorientasi kepada produktivitas, efektifitas dan efisiensi.  

https://doi.org/10.31004/edukatif.v5i6.6052


2911 Pondok Pesantren Modern: Politik Pendidikan Islam dan Problematika Identitas Muslim - Surya Bakti, 

Salminawati, Usiono 

 DOI : https://doi.org/10.31004/edukatif.v5i6.6052 
 

Edukatif : Jurnal Ilmu Pendidikan  Vol 5 No 6 Desember 2023    

p-ISSN 2656-8063   e-ISSN 2656-8071 

 

Manusia yang memiliki ciri-ciri seperti itulah yang harus dihasilkan oleh pendidikan Islam, yaitu 

manusia yang penuh percaya diri serta mampu melakukan pilihan-pilihan secara arif serta bersaing dalam 

era globalisasi yang kompetitif . Dengan demikian Pondok Pesantren dapat mempersiapkan generasi Islam 

untuk menjadi orang alim dan faqih di setiap aspek kehidupan, baik ilmu diniyah berupa ijtihad, fiqh, 

peradilan maupun ilmu terapan dari sains dan teknologi seperti kimia, fisika, kedokteran dll. Sehingga output 

yang didapatkan mampu menjawab setiap perubahan dan tantangan zaman dan problematika identitas Muslim. 

Menghadapi era globalisasi yang berdampak kepada berbagai perubahan baik di bidang ekonomi 

maupun sosial budaya, diperlukan pengkajian bagaimana Pondok Pesantren mengapresiasikan gejala 

modernisasi yang berlangsung demikian kuatnya seperti sekarang ini. dengan berbekal ilmu yang 

berimbang baik diniyah maupun madiyah-nya. karena itu semua kelompok masyarakat termasuk masyarakat 

Pondok Pesantren harus siap menghadapinya dan perlu menanggapi problematika identitas muslim terbuka 

dan kritis.  

Untuk mengatasi problem identitas muslim dimensi tersebut diatas sangat mempenguruhi identitas 

muslim karena secara substantif, Islam di mana pun sama, yaitu agama Allah yang dibawakan oleh Nabi 

Muhammad Saw sebagai petunjuk bagi umat manusia. Akan tetapi manakala Islam berjumpa dengan budaya 

atau tradisi lokal di daerah mana pun senantiasa memunculkan ekpresi yang berbeda dan beranekaragam, 

sebanyak perjumpaannya itu. Dengan demikian, munculnya berbagai identitas Islam belakangan ini tidak perlu 

direspons dengan kecurigaan-kecurigaan yang berlebihan. Bahkan identitas Islam itu bisa makin beragam 

lagi ketika tipologi pemikiran, pemahaman dan pengamalan Islam itu ditinjau dari berbagai perspektif. 

Pesantren menjadi harapan besar atas dikotomi keilmuan yang telah lama berkembang menyelimuti 

ilmuan-ilmuan muslim di dunia. Kesedian pesantren dalam membuka diri untuk menerima lembaga- lembaga 

modern   merupakan   harapan besar untuk memajukan pendidikan Islam dalam rangka merespon tantangan 

globalisasi yang dinahkodai oleh kaum sekuler. Kiprah pesantren di era gobalisasi ini 

menjadi sangat urgen mengingat kegagalan demi kegagalan yang dihadapi oleh lembaga-lembaga 

pendidikan lainnya. Adanya pendidikan formal di pesantren akan memberikan wawasan yang berbeda 

bagi dunia pendidikan. Pesantren tidak hanya berbicara profesionalitas dan ilmu saja sebagaimana yang 

dikembangkan di dalam lembaga-lembaga pendidikan pada umumnya. Di samping profesionalitas  dan ilmu, 

pesantren juga berbicara tentang akhlak, baik akhlak dengan sang penciptanya ataupun akhlak sesama 

manusia. 

Kegagalan pendidikan di barat dalam membina moral manusia, dikarenakan mereka hanya 

membicarakan profesional dan ilmu saja. Akibatnya adalah manusia- manusia barat tercipta sebagai sosok 

yang idealis yang hanya mengutamakan kepintingan dirinya saja. Kaum kapitalis merupakan cerminan 

kegagalan pendidikan dibarat sehingga menciptakan berbagai kerusakan alam dan kesenjangan sosial. Jiwa 

tamak pada kaum kapitalis telah mengakibatkan ketidak seimbangan ekosistim. Dampaknya adalah timbulnya 

berbagai bencana alam yang membunuh manusia itu sendiri. 

Semua agama sepakat bahwa kaum kapitalis harus dilawan sebelum membuat kerusakan-kerusakan 

yang lebih besar akibat ketamakannya pada dunia sehingga ingin mengumpulkan harta sebanyak-banyaknya. 

Keberadaan pesantren akan mampu bersaing dengan kemampuan ilmu pengetahuan yang ada serta di 

barengi dengan akhlak mulia yang terpatri di dalamnya. Keterpaduan antara ilmu pengetahuan dan akhlak 

mulia, akan mengantarkan maunusia pada hakikat manusia yang sesungguhnya yaitu predikat insan kamil atau 

manusia yang paripurna yang mengungguli ciptaan Allah di alam semesta. 

Pendidikan pesantren tidak bisa melepaskan diri dari pengaruh global. Pendidikan pesantren merupakan 

pendidikan yang penggunanya masyarakat global. Oleh karena itu, pendidikannya harus menyesuaikan diri. 

Kitab kuning sebagai khazanah kalsik di samping banyak memuat ilmu agama tetapi juga dapat digali ilmu 

umum seperti kedokteran, falsafah, ekonomi, astronomi yang menjadi karya kebanggaan umat Islam seperti 

yang dilakukan oleh Ibnu Sina, Ibnu Rusyd, dan lainnya di masa lalu, ini juga perlu dikaji orang pesantren. 

https://doi.org/10.31004/edukatif.v5i6.6052


2912 Pondok Pesantren Modern: Politik Pendidikan Islam dan Problematika Identitas Muslim - Surya Bakti, 

Salminawati, Usiono 

 DOI : https://doi.org/10.31004/edukatif.v5i6.6052 
 

Edukatif : Jurnal Ilmu Pendidikan  Vol 5 No 6 Desember 2023    

p-ISSN 2656-8063   e-ISSN 2656-8071 

 

Sistem tradisional yang dikembangkan oleh pesantren, dianggap berhasil mendidik aspek moral bangsa 

berabad-abad lamanya. Namun, seiring derasnya era globalisasi yang ditandai dengan kemajuan teknologi dan 

informasi, pesantren mendapatkan berbagai kritik karena kurang mampu merespon tantangan globalisasi 

tersebut. Sementara munculnya sistem pendidikan umum, dianggap lebih respon dalam menghadapi tuntutan 

globalisasi. Namun demikian, pendidikan umum yang diselenggarakan oleh pemerintah juga memunculkan 

masalah baru yaitu makin akutnya moral bangsa yang juga akibat dari pengaruh globalisasi. Keterpaduan 

antara system pendidikan pesantren dengan lembaga pendidikan umum merupakan langkah maju untuk 

menutupi kelemahan-kelemahan dari dua sistem lembaga pendidikan yang berkembang saat ini. Di samping 

itu penyatuan dua sistem pendidikan yaitu pesantren   dan   pendidikan   umum ini merupakan    langkah    

strategis bagi dunia Islam. 

Adapun kelemahan utama pesantren ialah minimnya pengelolaan atau manajemen pesantren. 

Sebagaimana pendapat Said Agil Siraj dalam Abu Yasid menyebutkan tiga hal yang belum dikuatkan dalam 

pesantren, yaitu pertama, tamaddun memajukan pesantren. Banyak pesantren yang dikelola secara sederhana. 

Manajemen dan adminstrasinya masih bersifat kekeluargaan dan semuanya ditangani oleh kyai. Berkaitan 

dengan hal ini, pesantren perlu berbenah diri. Kedua tsaqafa memberikan pencerahan kepada umat Islam agar 

kreatif produktif dengan tidak melupakan orisinalitas ajaran Islam. Salah satu contoh, para santri masih setia 

dengan tradisi kepesantrenan. Namun, mereka juga harus akrab dengan teknologi dan berbagai ilmu 

pengetahuan serta sains lainnya.  Ketiga hadharah  membangun budaya. Terkait hal ini, budaya kita dapat 

warnai oleh jiea dan tradisi Tradisi Islam. Di sini, pesantren diharapkan mampu mengembangkan dan 

memngaruhi tradisi yang bersemangat Islam di tengah hembusan dan pengaruh dahsyat globalisasi yang 

berupaya menyeragamkan budaya melalui produk-produk teknologi.  

Menghadapi era globalisasi yang berdampak kepada berbagai perubahan baik di bidang ekonomi 

maupun sosial budaya, diperlukan pengkajian bagaimana Pondok Pesantren mengapresiasikan gejala 

modernisasi yang berlangsung demikian kuatnya seperti sekarang ini. dengan berbekal ilmu yang 

berimbang baik diniyah maupun madiyah-nya. karena itu semua kelompok masyarakat termasuk masyarakat 

Pondok Pesantren harus siap menghadapinya dan perlu menanggapi problematika identitas muslim secara 

terbuka dan kritis. 

Dalam proses penelitian yang dilakukan terdapat keterbatasan penelitian yakni masih minimnya 

dukungan dari masyarakat terkait dengan perkembangan pondok pesantren yang masih tertinggal dari era 

modern saat ini. Lembaga pendidikan seperti pondok pesantren sudah seyogyanya mendapat tempat yang 

sama seperti lembaga pendidikan formal pada umumnya. Pondok pesantren tidak hanya serta merta 

membahas mengenai kitab-kitab saja, melainkan juga mengambil peran dalam memberikan tanggapan atau 

sudut pandang terkait dengan permasalahan yang terjadi di era modern ini yang berkaitan dengan politik dan 

identitas muslim. Adapun dampak atau implikasi yang ditimbulkan yaitu karena minimnya pemahaman terkait 

dengan politik dan identitas muslim ini, maka beberapa oknum menyalahgunakannya terutama dalam dunia 

perpolitikan, dalam kampanye politik yang dilakukan. Hal ini apabila terus dibiarkan maka akan terjadi 

permaslaahan yang lebih mendalam.  

SIMPULAN 

Politik dan problematika identitas muslim dalam pandangan pondok pesantren modern merupakan hal 

yang harus diperhatikan. Hal ini dikarenakan problematika identitas muslim memiliki kaitan dengan agama 

Islam. Dimana hal ini pondok pesantren yang merupakan lembaga pendidikan yang sudah ada sejak lama 

memiliki peran dalam menanggapi permasalahan yang terjadi berkaitan dengan identitas muslim. Sebagai 

lembaga pendidikan tertua dan asli Indonesia, pesantren menampilkan suatu sistem pendidikan tradisional. 

Namun, sejalan dengan perkembangan zaman, sebagian besar pesantren mengadakan berbagai perbaikan dan 

pembenahan sebagai          upaya modernisasi pendidikan yang diselenggarakannya, karena pembenahan diri yang 

https://doi.org/10.31004/edukatif.v5i6.6052


2913 Pondok Pesantren Modern: Politik Pendidikan Islam dan Problematika Identitas Muslim - Surya Bakti, 

Salminawati, Usiono 

 DOI : https://doi.org/10.31004/edukatif.v5i6.6052 
 

Edukatif : Jurnal Ilmu Pendidikan  Vol 5 No 6 Desember 2023    

p-ISSN 2656-8063   e-ISSN 2656-8071 

 

hanya berkonsentrasi di wilayah keagamaan tidak lagi memadai. Oleh sebab itu, diperlukan pembaruan-

pembaruan yang harus dilakukan pesantren dalam menghadapi tantangan zaman modern. Adapun pembaruan-

pembaruan tersebut bisa dilakukan dengan pembaruan metode pembelajaran, pembaruan kurikulum, 

pemberuan evaluasi, dan pembaruan organisasi/manajemen. 

DAFTAR PUSTAKA 

Aji, H. A. P. (2019). Narasi Islamisme Dan Pesantren: Pola Penolakan Islam Politik Di Pondok Pesantren 

Gontor Ponorogo. Jurnal Penelitian Keislaman, 15(2). 

Asrori, S., & Syauqi, A. (2020). Kontribusi Pendidikan Islam Dalam Reproduksi Identitas Sosial Muslim 

Indonesia. Jurnal Mimbar, 37(1). 

Budiyanto, Hartono, & Munirah, S. (2022). Pendidikan Islam Di Pesantren Antara Tradisi Dan Modernisasi. 

Al-Madrasah: Jurnal Ilmiah Pendidikan Madrasah Ibtidaiyah, 6(3). 

Daulay, H. P. (2007). Sejarah Pertumbuhan Dan Pembaharuan Pendidikan Islam Di Indonesia. Prenada 

Media Group. 

Diantoro, N. F. S. (2021). Sistem Pendidikan Nasional Di Pondok Pesantren. Al-Ishlah: Jurnal Pendidikan 

Islam, 19(2). 

Hanafie, W. (2019). Pendidikan Islam Di Pondok Pesantren: Problematika Dan Solusinya. Uwais Inspirasi 

Indonesia. 

Harun, I. (2018). Pondok Pesantren Modern: Politik Pendidikan Islam Dan Problematika Identitas Muslim. 

Jurnal As-Salam, 2(1). 

Irwan, S. (2019). Islam Dan Politik Identitas: Studi Tentang Pemahaman Nilai-Nilai Pendidikan Islam. Media-

Te: Jurnal Studi Islam, 15(2). 

Kariyanto, H. (2020). Peran Pondok Pesantren Dalam Masyarakat Modern. Jurnal Pendidikan: Edukasia 

Multikultural, 2(2). 

Lestari, Y. S. (2018). Politik Identitas Di Indonesia: Antara Nasionalisme Dan Agama. Journal Of Politics 

And Policy, 1(1). 

Lisdaleni, & Novianti, D. (2022). Problematika Pendidikan Islam Di Pesantren Dan Madrasah Di Era 

Globalisasi. Jurnal Bahasa Dan Pendidikan, 2(4). 

Maghfiroh, N., Lestari, A. D., & Fatchurrohman. (2022). Politik Pendidikan Islam Di Indonesia. Jurnal Citra 

Ilmu, 18(3). 

Mohammad, A. (2006). Islam Muda Liberal, Post Puritan, Post Tradisional. Apeiron Philates. 

Muhammad, H. (2015). Hukum Islam Yang Tetap Dan Yang Berubah”, Dalam Akhmad Sahal (Eds.), Islam 

Nusantara Dari Ushul Fiqh Hingga Paham Kebangsaan. Mizan. 

Muhdi, A. A. (2007). Konfigurasi Politik Pendidikan Nasional. Pustaka Fahima. 

Mustofa, I. (2017). Pendidikan Islam Sebagai Institusi Politik Demokrasi Tertinggi Di Indonesia. Jurnal 

Halaqa: Islamic Education Journal, 1(1). 

Muthohirin, N. (2019). Politik Identitas Islam Dan Urgensi Pendidikan Multikultural. Jurnal Pendidikan 

Agama Islam, 6(1). 

Rahayu, S. H., Nugroho, T., Muthmainnah, Nadjih, D., Parid, M., & Bahem, N. A. (2022). Problematika 

Integrasi Masyarakat Muslim-Thai Dalam Negara Thailand. Jurnal Ulumuddin: Ilmu-Ilmu Keislaman, 

12(1). 

Rahim, H. (2001). Arah Baru Pendidikan Islam Di Indonesia. Pt. Logos Wacana Ilmu. 

Raya, M. K. F. (2018). Sejarah Orientasi Pendidikan Islam Di Indonesia (Dari Masa Kolonial Hingga Orde 

https://doi.org/10.31004/edukatif.v5i6.6052


2914 Pondok Pesantren Modern: Politik Pendidikan Islam dan Problematika Identitas Muslim - Surya Bakti, 

Salminawati, Usiono 

 DOI : https://doi.org/10.31004/edukatif.v5i6.6052 
 

Edukatif : Jurnal Ilmu Pendidikan  Vol 5 No 6 Desember 2023    

p-ISSN 2656-8063   e-ISSN 2656-8071 

 

Baru). Jurnal Pendidikan Islam, 8(2). 

Sirozi, M. (2013). Konteks Dan Kerangka Konseptual Kajian Politik Pendidikan. Neor Fikri. 

Suwito, F. A., & Tarigan, A. A. (2022). Program Pengembangan Ekonomi Berbasis Pondok Pesantren. Jurnal 

Inovasi Penelitian, 3(1). 

 

 

https://doi.org/10.31004/edukatif.v5i6.6052

