| vaukatir

Edukatif: Jurnal llmu Pendidikan

Volume 5 Nomor 6 Desember 2023 Halaman 2899 - 2914
https://edukatif.org/index.php/edukatif/index

Pondok Pesantren Modern: Politik Pendidikan Islam dan Problematika Identitas
Muslim

Surya Bakti'®™, Salminawati?, Usiono®
Universitas Islam Negeri Sumatera Utara, Indonesial>*
e-mail : suryabakti@ishlahiyah.ac.id*, salminawati@uinsu.ac.id?, usiono@uinsu.ac.id®

Abstrak

Pondok pesantren merupakan tempat pendidikan tradisional dan tertua yang keberadaannya dapat dirasakan
hingga saat ini. Tujuan penelitian ini dilakukan adalah untuk mengetahui sudut pandang pondok pesantren
modern dalam menilai dan mengamati politik serta problematika identitas muslim. Metode yang digunakan
dalam penelitian ini yaitu Systematic Literature Review, ditemukan 26 artikel yang sesuai dengan Kriteria,
dengan string pencarian tahun 2018 hingga 2023 namun karna keterbatasan waktu penulis membatasi untuk
menganalisisnya sebanyak 7 artikel. Tantangan tunggal pesantren pada masa modern adalah adanya gesekan-
gesekan globalisasi atau bisa disebut dengan tantangan modernisasi yang bersifat kompleks. Dalam
menghadapi tantangan zaman, pesantren juga harus senantiasa memegang prinsip-prinsip pembaruan dengan
tetap memiliki kebijaksanaan menurut ajaran Islam, memiliki kebebasan yang terpimpin, berkemampuan
mengatur diri sendiri, memilikirasa kebersamaan yang tinggi, menghormati orang tua dan guru, cinta kepada
ilmu, mandiri dan sederhana. Kesedian pesantren dalam membuka diri untuk menerima lembaga- lembaga
modern merupakan harapan besar untuk memajukan pendidikan Islam dalam rangka merespon tantangan
globalisasi yang dinahkodai oleh kaum sekuler.

Kata Kunci: Politik, Pendidikan Islam, Identitas Muslim.

Abstract

Islamic boarding schools are traditional and oldest places of education whose existence can be felt today. The
purpose of this research was to determine the perspective of modern Islamic boarding schools in assessing
and observing politics and the problems of Muslim identity. The method used in this research was Systematic
Literature Review, 26 articles were found that met the criteria, with a search string of 2018 to 2023, but due
to time constraints the author limited the analysis to 7 articles. The single challenge of Islamic boarding
schools in the modern era is the frictions of globalization or what could be called the complex challenges of
modernization. In facing the challenges of the times, Islamic boarding schools must also always adhere to the
principles of reform while still having wisdom according to Islamic teachings, having guided freedom, the
ability to self-regulate, having a high sense of togetherness, respecting parents and teachers, a love of
knowledge, being independent and simple. The Islamic boarding school's willingness to open itself to accept
modern institutions is a great hope for advancing Islamic education in order to respond to the challenges of
globalization led by secularists.

Keywords: Politics, Islamic Education, Muslim Identity.

Copyright (c) 2023 Surya Bakti, Salminawati, Usiono

D1 Corresponding author :
Email : suryabakti@ishlahiyah.ac.id ISSN 2656-8063 (Media Cetak)
DOl > https://doi.org/10.31004/edukatif.v5i6.6052 ISSN 2656-8071 (Media Online)

Edukatif : Jurnal llmu Pendidikan Vol 5 No 6 Desember 2023
p-1SSN 2656-8063 e-ISSN 2656-8071


https://edukatif.org/index.php/edukatif/index
mailto:suryabakti@ishlahiyah.ac.id
mailto:salminawati@uinsu.ac.id
mailto:usiono@uinsu.ac.id
mailto:suryabakti@ishlahiyah.ac.id
https://doi.org/10.31004/edukatif.v5i6.6052

2900 Pondok Pesantren Modern: Politik Pendidikan Islam dan Problematika Identitas Muslim - Surya Bakti,
Salminawati, Usiono
DOl > https://doi.org/10.31004/edukatif.v5i6.6052

PENDAHULUAN

Pondok pesantren merupakan tempat basis pendidikan Islam tradisional dan tertua di Indonesia, yang
sejak dahulu sampai sekarang yang keberadaannya sangat dirasakan oleh semua elemen baik masyarakat
umum maupun pemerintah, seharusnya pondok pesantren merupakan tempat pendidikan dimana para santri
dapat mengais ilmu keagamaan namun seiring dengan perkembangan zaman serta kemajuan sosial
kemasyarakatan sehingga pesantren tidak hanya tempat mengenyam sebuah ilmu keagamaan, tetapi lebih dari
itu pesantren mampu menyamakan diri dengan madrasah-madrasah milik pemerintah pada umumnya, seperti
MIS, MTSN, MAN hingga perguruan tinggi, karena santri di pesantren dididik selama 24 Jam muali dari
bangun tidur sampai tidur kembali . Tempat pendidikan yang sudah tersistem baik secara kurikulum,
lingkungan serta pola dan gaya hidupnya. Sehingga apa yang dialami oleh santri selama di pesantren tersebut
maka itu sudah bahagian dari sistem pendidikan yang diterapkan.

Wardah mengatakan “Pendidikan pesantren merupakan praksis totalitas pendidikan yang mengandalkan
keteladanan, penciptaan lingkungan dan pembiasaan melalui pelbagai tugas dan kegiatan. Sehingga seluruh
apa yang dilihat, didengar, dirasakan, dan dikerjakan oleh santri adalah pendidikan” (Hanafie, 2019).

Perjalanan perkembangan pondok pesantren di Indonesia ini semakin pesat dan diminati, karena daya
tarik masyarakat semakin tinggi terhadap pondok pesantren terutama pesantren modern, disamping
perkembangan pondok pesantren sudah berabad abad lamanya, dari perut pesantrenlah lahir tokoh-tokoh
penting yang memainkan peranan penting dalam khazanah intelektual muslim, bahkan tokoh pesantren telah
berkontribusi dalam membawa kemerdekaan bangsa Indonesia. Menurut Hidayat Nur Wahid yang penulis
kutip dari detiknews beliau mengatakan bahwa sesuai dengan data kemenag tahun tahun ajaran 2022/2023
tercatat jumlah pesantren di Indonesia 39.043 dan santri di seluruh Indonesia mencapai 4,08 juta orang.
Jumlah yang sangat signifikan tersebut menandakan pesatnya perkembangan pondok pesantren di Indonesia.

Melirik dari perkembangan teknologi yang pesat dan kehidupan sosial masyarakat yang menggunan
teknologi itu seperti saat sekarang ini maka kita berharap agar pendidikan nasional khususnya pendidikan di
pondok pesantren harus berbenah dan sungguh-sungguh dengan memperkuat kaidah keagamaan dan moral,
serta dibentengi dengan keimanan yang tangguh, jika tidak maka Kita tidak tahu akan seperti apa dunia
pendidikan Indonesia dimasa yang akan datang.

Keberadaan organisasi Islam dengan berbagai corak dan bentuk ajarannya serta lahirnya beberapa
partai politik Islam yang menganut asas agama belum membawa dampak yang siginifikan terhadap Islam,
sementara itu isu sara, radikalisme, narkoba, sosmed dan korupsi menjadi tantangan bagi umat Islam itu
sendiri. Berangkat dari kondisi di atas eksitensi pondok pesantren merupakan salah satu tonggak yang
sebenarnya sangat tepat dan amat baik untuk meredam era globalisasi yang kadang jika tidak diimbangi
dengan kekuatan moral dan spiritual akan membawa akibat yang tidak baik terhadap generasi masa depan
(Muhdi, 2007).

Dasar pemikiran yang digunakan pondok pesantren adalah Al-qur’an dan hadis sehingga pondok
pesantren harus berusaha dan selanjutnya melandaskan filsafat pendidikan Islam atas prinsip-prinsip filsafat
yang dianutnya (Muhammad, 2015). Kalau pada mulanya tujuan utama pesantren adalah menyiapkan santri
dalam mendalami dan menguasai ilmu pengetahuan agama, lembaga pengkaderan ulama, tempat pengajaran
ilmu agama, memelihara tradisi Islam dan pembentukan karakter yang Islami. Dilain pihak, pondok
Pesantren sebagai lembaga pendidikan, tetapi juga lembaga keagamaan dan lembaga sosial yang tentunya
peran pesantren pun melebar menjadi agen pembaharuan dan pembangunan masyarakat (Daulay, 2007).

Jika masa dulu pondok pesantren identik dengan pendidikan bagi generasi muda pedesaan dan
pinggiran kota, namun sekarang pemuda kota pun bisa belajar di Pesantren. Selain itu, Pondok Pesantren
sekarang juga sudah mengalami kemajuan yang pesat, terbukti dengan banyaknya pondok pesantren yang
berlabelkan Pondok Pesantren Modern. Sehingga lembaga ini berhasil menarik minat berbagai lapisan

Edukatif : Jurnal llmu Pendidikan Vol 5 No 6 Desember 2023
p-1SSN 2656-8063 e-ISSN 2656-8071


https://doi.org/10.31004/edukatif.v5i6.6052

2901 Pondok Pesantren Modern: Politik Pendidikan Islam dan Problematika Identitas Muslim - Surya Bakti,
Salminawati, Usiono
DOl > https://doi.org/10.31004/edukatif.v5i6.6052

masyarakat yang semakin banyak dan otomatis Pondok Pesantren sekarang semakin besar peranannya dalam
mengembangkan Pendidikan Agama Islam.

Pada penelitian yang dilakukan oleh (Harun, 2018), diketahui jika Dalam pandangan Islam politik
pendidikan nasionalseyogyanya memiliki demensi. Untuk mengatasi problem identitas muslim dimensi
tersebut diatas sangat mempengaruhi identitas muslim karena secara substantif, Islam di mana pun sama, yaitu
agama Allah yang dibawakan leh Nabi Muhammad SAW sebagai petunjuk bagi umat manusia. Akan tetapi
manakala Islam berjumpa dengan budaya atau tradisi lokal di daerah mana pun senantiasa memunculkan
ekpresi yang berbeda dan beranekaragam, sebanyak perjumpaannya itu. Dengan demikian, munculnya
berbagai identitas Islam belakangan ini tidak perlu direspons dengan kecurigaan-kecurigaan yang berlebihan.
Bahkan identitas Islam itu bisa makin beragam lagi ketika tipologi pemikiran, pemahaman dan pengamalan
Islam itu ditinjau dari berbagai perspektif. Sama hal nya dengan penelitian yang dilakukan oleh (Raya, 2018)
yang mengemukakan jika perkembangan pendidikan Islam melebar setelah pemerintah Orde Lama
mendirikan “madrasah” sebagai bentuk sterilisasi pendidikan atas dominasi yang “mendarang daging” di
masyarakat tentang dikotomi “Sekolah Agama” dengan “Sekolah Umum”, berbagai upaya dilakukan
pemerintah yang orientasinya untuk mengembalikan lembaga pendidikan Islam ke posisi yang sebenarnya
sesuai dengan karakter bangsa Indonesia. Selain itu, sejalan dengan penelitian yang dilakukan oleh
(Muthohirin, 2019) yang mengemukakan jika pada satu sisi kesadaran beragama umat Islam Indonesia
mengalami kebangkitan, hanya saja tidak diiringi dengan kesadaran kritis dalam memahami doktrin agama
pada sisi yang lain. Ujaran kebencian, mudah emosional dan mempersekusi pihak yang berbeda pendapat
menjadi “karya” nyata yang dihasilkan oleh kesadaran masyarakat dalam beragama yang tidak substantif
seperti ini. Harusnya, kebangkitan publik dalam mengimani keyakinannya dapat diimplementasikan untuk
kemanfaatan bersama, membangun kemajuan bangsa dan agama. Dengan demikian, potret multikulturalisme
yang menjadi ciri bangsa ini akan senantiasa terjaga. Berdasarkan dengan penelitian yang relevan di atas,
maka dari itu pada kesempatan ini akan mencoba membahas tentang pondok pesantren modern: Politik
Pendidikan Islam dan Problematika Identitas Muslim.

METODE

Metode penelitian yang digunakan dalam penelitian ini yaitu studi literatur atau studi kepustakaan.
Metode jenis studi literatur ini dapat dilakukan dengan cara mengumpulkan referensi yang terdiri atas
beberapa penelitian terdahulu, yang kemudian dikompilasi agar bisa ditarik suatu kesimpulan. Adapun hasil
dari kompilasi dari penelitian terdahulu digunakan untuk menyimpulkan bagaimana pandangan pondok
pesantren modern dalam menanggapi politik pendidikan Islam dan problematika identitas muslim yang terjadi
saat ini. Adapun prosedur yang dilakukan dalam penelitian ini dilaksanakan melalui langkah-langkah sebagai
berikut: 1). Memilih tema penelitian, 2). Mengeksplorasi informasi yang telah didapatkan, 3). Menentukan
arah penelitian, 4). Mengumpulkan sumber data, 5). Menyajikan data, 6). Menyusun laporan. Adapun teknik
analisis data yang digunakan dalam penelitian ini yaitu dengan menggunakan metode analisis isi yang dapat
digunakan dalam mendapatkan referensi yang valid serta mampu diteliti kembali konteks atau isinya. Dalam
proses analisis yang dilakukan, terdapat pemilihan, pembandingan, serta penggabungan sehingga dapat
ditemukan isi yang relevan dengan penelitian. Dalam metode penelitian studi literatur ini, pengecekan dari
beberapa pustaka yang didapat serta pemerhatian terhadap komentar dilakukan untuk mempertahankan
kevalidan proses dalam melakukan evaluasi.

Analisis data dimulai dengan menganalisis hasil penelitian dari yang paling relevan, relevan dan cukup
relevan. Lalu dengan melihat tahun penelitian diawali dari yang paling mutakhir, dan berangsur-angsur
mundur ke tahun yang lebih lama. Peneliti lalu membaca abstrak dari setiap penelitian yang lebih dahulu
untuk memberikan penilaian apakah permasalahan yang dibahas sesuai dengan yang hendak dipecahkan
dalam penelitian. Selanjutnya mencatat bagian-bagian penting dan relevan dengan permasalahan penelitian.

Edukatif : Jurnal llmu Pendidikan Vol 5 No 6 Desember 2023
p-1SSN 2656-8063 e-ISSN 2656-8071


https://doi.org/10.31004/edukatif.v5i6.6052

2902 Pondok Pesantren Modern: Politik Pendidikan Islam dan Problematika Identitas Muslim - Surya Bakti,
Salminawati, Usiono
DOl > https://doi.org/10.31004/edukatif.v5i6.6052

Adapun peneliti mendapatkan 26 artikel yang berhubungan dengan tema tersebut pada pencarian Database
Google Scholar, lalu memilih 7 artikel dan ditambah dengan beberapa buku pendukung. Kemudian artikel
tersebut dijadikan sebagai pembanding dalam penulisan tulisan ini.

HASIL DAN PEMBAHASAN

Sebelum penulis menguraikan pembahasan dalam tulisan ini berikut disajikan tabel Jurnal dan artikel
yang berkaitan dengan materi yang akan dibahas, dan sudah diterbitkan pada jurnal-jurnal pendidikan.

Tabel 1. Jurnal dan Artikel yang Terkait dengan Materi
No Peneliti dan Tahun Judul Jurnal dan Hasil Penelitian

Penelitian Penerbit
1 Lisdaleni, Dwi Noviani, Judul Problematika Problematika pendidikan Islam di Pesantren
Dkk. 2022 Pendidikan Islam dan Madrasah Secara umum solusi yang

di Pesantren dan
Madrasah di Era
Globalisasi

Penerbit: Pustaka: Jurnal
Bahasa dan Pendidikan

diberikan  terhadap  problematika  yang
dihadapi di Pesantren dan Madrasah terbagi 2
yaitu

Solusi ~ Sistematik dan  Solusi  Teknis.
Tantangan dari globalisasi yang dihadapkan
dengan

Vol.2, No.4 Oktober lembaga pendidikan Islam diharapkan bisa

2022 menciptakan lulusan yang bisa menjalankan
peran penting pada seluruh sektor dalam
kehidupan bangsa baik itu dari sektor sosial,
ekonomi, agama, ilmu pengetahuan, politik
dan teknologi.

2 Judul : Pesantren melakukan inovasi terhadap
Budiyanto, Hartono Dkk. Pendidikan Islam Di kurikulum dan kelembagaan pendidikannya,
2022 Pesantren Antara mulai dari yang bercorak tafagquh fi aldin

Tradisi Dan Modernisasi. sistem salafyah yang berbasis kitab kuning,
hingga pada madrasah diniyah, madrasah

Penerbit:  Al-Madrasah: sebagai sekolah umum yang berciri khas

Jurnal llmiah Pendidikan agama, sekolah umum, sekolah kejuruan,

Madrasah Ibtidaiyah akademi, sekolah tinggi, institusi, hingga
universitas. Dengan adanya program yang
demikian itu, maka lulusan pesantren Kini
tidak hanya menguasai ilmu agama saja,
melainkan juga ilmu-ilmu modern, ilmu
terapan, keterampilan, penguasaan teknologi
modern, dan penguasaan terhadap isu-isu
kontemporer, dengan tidak meninggalkan
tradisi utamanya

3 Hendi Kariyanto, 2019 1) Judul :Peran Pondok Pesantren dan aktor-aktor di dalamnya adalah

Pesantren dalam
Masyarakat Modern
Penerbit Edukasia
Multikultura

menting yaitu tenagatenaga

yang cakap dalam berbagai sektor
pembangunan, khususnya pembangunan
mental spiritual sebagai solusi dari dampak
negatif peradaban modern yang dialami
manusia modern, di antaranya kemiskinan
nilai-nilai spiritual, kejatuhan dari makhluk
spiritual menjadi makhluk material yang
menyebabkan nafsu hayawaniyah menjadi

Edukatif : Jurnal llmu Pendidikan Vol 5 No 6 Desember 2023

p-1ISSN 2656-8063 e-ISSN 2656-8071


https://doi.org/10.31004/edukatif.v5i6.6052

2903 Pondok Pesantren Modern: Politik Pendidikan Islam dan Problematika Identitas Muslim - Surya Bakti,

Salminawati, Usiono

DOl > https://doi.org/10.31004/edukatif.v5i6.6052
No Peneliti dan Tahun Judul Jurnal dan Hasil Penelitian
Penelitian Penerbit
pemandu dalam kehidupan, dan sikap
individualistik.
4 2) Judul Pondok Pondok pesantren dengan sekian banyak dan
lhsan Harun, 2018 Pesantren Modern: kompleks varian dan dinamikannya, baik
Politik Pendidikan Islam secara fisik, kultur, pendidikan, maupun
dan Problematika kelembagaannya, tujuan utama pesantren
Identitas Muslim adalah menyiapkan santri dalam mendalami
dan menguasai ilmu pengetahuan agama
Penerbit : (tafaggahu fi al-din). problem identitas
Jurnal As-Salam, 2(1) muslim dimensi tersebut diatas sangat
Januari - April 2018 mempengurhi identitas muslim karena secara
substantif, Islam di mana pun sama, yaitu
agama Allah yang dibawakan oleh Nabi
Muhammad Saw sebagai petunjuk bagi umat
manusia.
5 Supriati  H. Rahayu, Judul Problematika Program awal Pemerintah Thailand adalah
Taufik Nugroho, 2022. Integrasi Masyarakat membangun nasionalisme ber ideologi negara
Muslim-Thai dalam Buddhist melalui penggunaan bahasa Thai
Negara Thailand dengan jargon Thai Rathaniyom yang artinya
Thailand untuk bangsa Thai. Bahasa Melayu
Penerbit Ulumuddin: dilarang, lembag pendidikan Islam harus
Jurnal lImu-ilmu mengikuti standar pendidikan nasional. Dari
Keislaman sinilah perlawanan Muslim-Thai dimulai.
Pemberian alterntif otonomi
khusus bagi warga Muslim Thai, termasuk
dalam pendidikan, menjadi
akaternatif penting bagi integrasi kewargaan
Muslim-Thai secara menyeluruh.
6 Herlambang Andi Judul : Dalam  menghadapi  narasi  Islamisme
Prasetyo Aji, 2019 Narasi Islamisme dan masyarakat Pondok Modern Darusalam
Pesantren: Gontor menggunakan wacana Islam moderat
Pola Penolakan Islam puritan (puritanical moderat Islam)
Politik aksepsionis dengan kacamata Islamisasi
Di Pondok Pesantren politik. Islamisasi politik bukan berarti ingin
Gontor Ponorogo merobohkan ideologi NKRI, tetapi tetap
Penerbit : menerima  konsep negara-bangsa NKRI,
Jurnal Penelitian termasuk ideologi Pancasila, hanya saja lebih
Keislaman Vol.15 No.2 memperjelas dasar dan tujuan-tujuan yang
(2019): 85-96 sesuai dengan Islam dengan bersikap semi-
rejeksionis terhadap interpretasi pemerintah
yang kontroversial.
7 Saifudin Asrori, Ahmad Judul Kontribusi Pesantren dan  madrasah, memberikan
Syauqi, 2020 Pendidikan Islam Dalam kontribusi sangat berarti dalam
Reproduksi penyelenggaraan pendidikan dan reformasi
Identitas Sosial Muslim kemasyarakatan. Melalui proses pengajaran,
Indonesia di mana kyai sebagai figur utama dan
Penerbit MIMBAR: penggunaan ‘kitab kuning’, gagasan Islam

Vol. 37 No. 1, Januari -
Juni 2020

tradisional mewarnai masa-masa awal
tumbuhnya kesadaran sebagai bangsa dan
Negara. Ketika pemerintah Orde Baru
melakukan pembangunan dan modernisasi

Edukatif : Jurnal llmu Pendidikan Vol 5 No 6 Desember 2023

p-1ISSN 2656-8063 e-ISSN 2656-8071


https://doi.org/10.31004/edukatif.v5i6.6052

2904 Pondok Pesantren Modern: Politik Pendidikan Islam dan Problematika Identitas Muslim - Surya Bakti,
Salminawati, Usiono

DOl > https://doi.org/10.31004/edukatif.v5i6.6052
No Peneliti dan Tahun Judul Jurnal dan Hasil Penelitian
Penelitian Penerbit

masyarakat, terjadi kebangkitan kelompok
Muslim yang di sebut “kelas menengah santri
baru”, berlangsung sejalan dengan
modernisasi yang terjadi dalam lembaga
pendidikan Islam tradisional pesantren.

Pada Artikel ini penulis memfokuskan pembahasan pada politik pendidikan Islam  dan problematika
identitas muslim ditinjau dari pondok pesantren modern.
1. Pondok Pesantren

Data dari Kementerian Agama mengungkapkan bahwa terdapat 26.975 pesantren di Indonesia per
Januari 2022. Provinsi Jawa Barat menempati posisi teratas yakni memiliki 8.343 pesantren atau sekitar
30,92% dari total pesantren nasional. Kemudian diikuti oleh Provinsi Banten yakni sebanyak 4.579 pondok
pesantren. Disusul oleh Provinsi Jawa Timur sebanyak 4.452 pondok pesantren. Provinsi Sumatera Utara
memiliki 331 pondok pesantren dengan jumlah santri sebanyak 105.902 orang dan jumlah guru sebanyak
4.016 orang (Suwito & Tarigan, 2022).

Dari uraian di atas dapat disimpulan secara bahasa pesantren adalah tempat santri menuntut ilmu. Disisi
lain ada sejumlah teori yang menjelaskan asal-usul kata santri. Pertama, berasal dari kata sastri, bahasa
sanskerta yang artinya melek huruf. Kedua, berasal dari cantrik, yang berarti seseorang yang selalu mengikuti
guru ke mana guru pergi menetap. Ketiga, berasal dari bahasa India yang bermakna orang yang tahu buku-
buku suci agama Hindu atau ilmu pengetahuan (Mohammad, 2006).

2. Pondok Pesantren Modern

Pondok pesantren modern adalah lembaga pendidikan Islam yang telah menyesuaikan diri dengan
perkembangan zaman dan menerapkan pendekatan pendidikan yang lebih inklusif, beragam, dan relevan
dengan tuntutan masyarakat modern (Sirozi, 2013). Beberapa ciri khas pondok pesantren modern meliputi:

1) Kurikulum yang Beragam: Pondok pesantren modern biasanya memiliki kurikulum yang lebih
beragam, yang mencakup pendidikan agama Islam tradisional, seperti pengajaran Al-Quran, hadis,
dan ilmu-ilmu agama, serta pendidikan umum seperti ilmu pengetahuan, matematika, bahasa, dan
keterampilan praktis. Ini membantu siswa untuk memperoleh pengetahuan dan keterampilan yang
lebih luas.

2) Pendidikan Keterampilan: Pondok pesantren modern sering kali menekankan pentingnya
pengembangan keterampilan praktis yang dapat membantu siswa dalam kehidupan sehari-hari dan
menciptakan peluang pekerjaan. Ini bisa mencakup keterampilan seperti pertanian, kerajinan,
teknologi, dan kewirausahaan.

3) Kesetaraan Gender: Beberapa pondok pesantren modern lebih terbuka terhadap kesetaraan gender dan
mendorong pendidikan bagi perempuan dengan cara yang lebih inklusif. Mereka dapat menyediakan
lingkungan yang mendukung pendidikan perempuan dan mengakomodasi kebutuhan siswa
perempuan.

4) Lingkungan yang Aman dan Bersih: Pondok pesantren modern berusaha menyediakan lingkungan
yang aman, sehat, dan bersih bagi siswa. Hal ini mencakup fasilitas yang memadai, perawatan
kesehatan, dan perlindungan terhadap kekerasan atau penyalahgunaan.

5) Interaksi dengan Masyarakat Luas: Pondok pesantren modern sering menggalakkan interaksi siswa
dengan masyarakat lebih luas. Mereka dapat melibatkan siswa dalam kegiatan sosial dan pelayanan
masyarakat serta menjembatani kesenjangan antara pendidikan agama dan kehidupan sosial

masyarakat.
Edukatif : Jurnal llmu Pendidikan Vol 5 No 6 Desember 2023
p-1SSN 2656-8063 e-ISSN 2656-8071


https://doi.org/10.31004/edukatif.v5i6.6052

2905 Pondok Pesantren Modern: Politik Pendidikan Islam dan Problematika Identitas Muslim - Surya Bakti,
Salminawati, Usiono
DOl > https://doi.org/10.31004/edukatif.v5i6.6052

6) Pendidikan Multikultural: Pondok pesantren modern cenderung lebih terbuka terhadap nilai-nilai
multikultural dan mendukung pemahaman yang lebih luas tentang perbedaan budaya dan agama. Hal
ini membantu siswa untuk memahami dan menghargai keanekaragaman dalam masyarakat (Lisdaleni
& Novianti, 2022) .

Pondok pesantren modern dapat memainkan peran penting dalam mengembangkan identitas Muslim
yang positif dan relevan di era kontemporer. Mereka menciptakan lingkungan yang memadai bagi siswa untuk
mengembangkan pemahaman yang lebih luas tentang Islam, berkontribusi pada masyarakat, dan bersiap untuk
menghadapi tantangan dan peluang dalam dunia yang terus berubah (Budiyanto et al., 2022).

Sistem pendidikan umum dan pendidikan Islam adalah dua sisi yang tidak dapat dipisahkan dalam
sistem pendidikan nasioanal, keduanya saling terkait dan masing-masing memiliki kekhususan untuk saling
melengkapi. Di satu sisi tujuan pendidikan nasional adalah untuk mengembangkan potensi peserta didik agar
menjadi manusia yang beriman dan bertaqwa terhadap Tuhan Yang Maha Esa, berakhlak mulia, sehat,
berilmu dan diharapkan menjadi warga negara yang demokratis dan bertanggung jawab (Diantoro, 2021).

Jika menelusuri kondisi pesantren dengan sekian banyak dan kompleks varian dan dinamikanya, baik
secara fisik, kultur, pendidikan, maupun kelembagaannya, maka pesantren sesungguhnya tidaklah sesederhana
seperti yang teridentifikasi dengan adanya kyai, santri, maupun masjid. Kalau pada mulanya tujuan utama
pesantren adalah menyiapkan santri dalam mendalami dan menguasai ilmu pengetahuan agama (tafaggahu fi
al-din). Bahkan sejak dulu pesantren dikenal sebagai lembaga pengkaderan ulama (reproduction of ulama)
tempat pengajaran ilmu agama (transfer of Islamic knowledge), memelihara tradisi Islam (maintenance of
Islamic tradition) (Kariyanto, 2020).

Namun disisi lain Pesantren sesungguhnya adalah suatu lembaga atau institusi pendidikan yang
berorientasi pada pembentukan manusia yang memiliki tingkat moralitas keagamaan Islam dan sosial yang
tinggi yang diaktualisasikan dalam sistem pendidikan dan pengajarannya. Dengan demikian, maka orientasi
gerak dan pengajaran ilmu-ilmu agama, sosial maupun eksak di pesantren adalah tidak lebih dari sebuah
proses pembentukan karakter yang Islami.

Terlebih lagi akselerasi perubahan dan dinamika kehidupan sosial di era global sekarang ini terjadi
secara luar biasa dan di luar perkiraan banyak orang. Yang menjadi sebuah ironi adalah perubahan-perubahan
yang diakibatkan oleh kemajuan spektakuler di bidang teknologi itu ternyata juga berakibat pada perubahan
tata nilai keagamaan dansosial. Maka kini pesantren bukan saja sebagai lembaga pendidikan, tetapi juga
lembaga keagamaan dan lembaga sosial. Peran pesantren pun melebar menjadi agen pembaharuan dan
pembangunan masyarakat (agent of social change) (Rahim, 2001)

Pesantren dari sudut historis kultural dapat dikatakan sebagai “training center” yang otomatis
menjadi “cultural central” Islam yang disahkan atau dilembagakan oleh masyarakat, setidak-tidaknya oleh
masyarakat Islam sendiri yang secara defacto tidak dapat diabaikan oleh pemerintah. Pondok pesantren
memiliki model-model pengajaran yang bersifat non klasikal, yaitu model system pendidikan dengan metode
pengajaran wetonan, yaitu metode Yyang didalamnya terdapat seorang kyai yang membaca kitab dalam
waktu tertentu, sedangkan santrinya membawa kitab yang sama, lalu santri mendengarkan dan menyimak
bacaan kyai. Dan sorogan, yaitu santri yang cukup pandai men “sorog” kan (mengajukan) sebuah kitab
kepada kyai untuk dibaca dihadapannya, kesalahan dalam membaca itu langsung dibenarkan oleh kyai.

Pendidikan di pesantern berawal dari bentuk pengajian yang sangat sederhana, pada akhirnya pesantren
berkembang menjadi lembaga pendidikan secara reguler dan diikuti oleh masyarakat, dalam pengertian
memberi pelajaran secara material maupun immaterial, yakni mengajarkan bacaan kitab-kitab yang ditulis
oleh ulama-ulama abad pertengahan dalam wujud kitab kuning. Titik tekan pola pendidikan secara material,
diharapkan setiap santri mampu menghatamkan kitab-kitab kuning sesuai dengan target yang di harapkan,
yakni membaca seluruh isi kitab yang diajarkan. Sedangkan pendidikan dalam arti immaterial cenderung

Edukatif : Jurnal llmu Pendidikan Vol 5 No 6 Desember 2023
p-1SSN 2656-8063 e-ISSN 2656-8071


https://doi.org/10.31004/edukatif.v5i6.6052

2906 Pondok Pesantren Modern: Politik Pendidikan Islam dan Problematika Identitas Muslim - Surya Bakti,
Salminawati, Usiono
DOl > https://doi.org/10.31004/edukatif.v5i6.6052

berbentuk suatu upaya perubahan sikap santri, agar santri menjadi pribadi yang tangguh dalam kehidupan
sehari-hari. Atau dengan kata lain mengantarkan anak didik menjadi dewasa secara psikologis (Sirozi, 2013).

Pesantren memiliki langkah-langkah strategis dalam upaya perlindungan dan pengelolaan lingkungan
hidup. Hal ini dapat dilihat dari beberapa hal yang melatar belakanginya sebagai lembaga syiar agama Islam
yang memegang kendali paling penting dalam tatanan masyarakat dan hubungan dalam kehidupan manusia.
Pesantren merupakan lembaga pendidikan Islam untuk memahami, menghayati dan mengamalkan ajaran
agama Islam dengan menekankan pentingnya moral agama Islam sebagai pedoman hidup bermasyarakat
sehari-hari.

3. Politik Pendidikan Islam

Politik pendidikan Islam merujuk pada berbagai kebijakan, program, dan tindakan yang dilakukan oleh
pemerintah atau lembaga-lembaga pendidikan dalam rangka mempromosikan, mengembangkan, dan
mengelola pendidikan Islam. Politik pendidikan Islam dapat berfokus pada berbagai aspek, seperti kurikulum,
pendanaan, pengembangan tenaga pendidik, dan regulasi institusi pendidikan Islam. Beberapa aspek yang
relevan dalam politik pendidikan Islam termasuk:

1) Kurikulum: Pemerintah dan lembaga pendidikan dapat memutuskan isi kurikulum untuk pendidikan Islam,
termasuk materi ajar, buku teks, dan metode pengajaran. Ini dapat mencakup pengajaran Al-Quran, hadis,
sejarah Islam, etika, dan nilai-nilai Islam.

2) Pendidikan Agama: Beberapa negara memiliki sistem pendidikan agama yang memungkinkan siswa
memperoleh pengetahuan agama Islam. Hal ini dapat mencakup pelajaran agama Islam di sekolah-sekolah
umum atau sekolah-sekolah agama khusus.

3) Regulasi Institusi Pendidikan Islam: Pemerintah dapat mengatur institusi pendidikan Islam, termasuk
madrasah, pesantren, dan sekolah-sekolah agama Islam. Regulasi ini bisa mencakup persyaratan akademik,
keamanan, dan perizinan.

4) Pendanaan: Pemerintah dapat memberikan dana untuk institusi pendidikan Islam atau program-program
pendidikan Islam, terutama jika mereka dianggap penting untuk perkembangan masyarakat dan negara.

5) Pengembangan Tenaga Pendidik: Pelatihan dan pengembangan guru-guru pendidikan Islam menjadi
penting dalam politik pendidikan Islam. Upaya dapat dilakukan untuk meningkatkan kualifikasi dan
kompetensi guru-guru yang mengajar mata pelajaran Islam (Harun, 2018).

Politik pendidikan Islam sering kali menjadi topik kontroversial, terutama di negara-negara dengan
populasi yang beragam secara agama. Beberapa negara mungkin berusaha mempromosikan pendidikan Islam
sebagai bagian penting dari budaya dan identitas nasional, sementara yang lain mungkin harus menangani isu-
isu seputar pemisahan antara agama dan pendidikan.

Tujuan utama kajian politik pendidikan adalah untuk menjelaskan hubungan atau relasi antara proses
perumusan tujuan dan langkah-langkah yang ditempuh untuk mencapainya. Dalam membahas rumusan
tujuan pendidikan Islam, misalnya jika studi administrasi pendidikan hanya membahas substansi dan nilai-
nilai yang terdapat di dalamnya, studi politik pendidikan juga membahas darimana rumusan tujuan tersebut
muncul, siapa yang terlibat dalam penyusunannya, melaui apa mekanisme bagaimana rumusan tujuan tersebut
dibahas dan ditetapkan nilai-nilai apa saja yang terdapat di dalamnya, dan kepentingan politik atau
pendidikan siapa yang dipresentasikan di dalamnya (Rahayu et al., 2022)

Berangkat dari makna dan tujuan politik pendidikan, maka kajian politik pendidikan termasuk
pendidikan Islam, seyogyanya berangkat dari periodesasi kesejarahan perjalanan bangsa. Hal ini dikarenakan
politik pendidikan dipandang sebagai kepentingan lokal dan penciptaan identitas kebudayaan negara.
Indonesia  mengalami beberapa  fase  kesejarahan  bangsa; Pertama, Pra-kemerdekaan
(kolonialisme/penjajahan). Pada era ini, diungkapkan oleh Tilaar, fungsi lembaga pendidikan adalah gerakan

Edukatif : Jurnal llmu Pendidikan Vol 5 No 6 Desember 2023
p-1SSN 2656-8063 e-ISSN 2656-8071


https://doi.org/10.31004/edukatif.v5i6.6052

2907 Pondok Pesantren Modern: Politik Pendidikan Islam dan Problematika Identitas Muslim - Surya Bakti,
Salminawati, Usiono
DOl > https://doi.org/10.31004/edukatif.v5i6.6052

perlawanan terhadap kolonialisme (Aji, 2019). Kala itu, kelompok pemuda terdidik di lembaga pendidikan,
berkumpul dan menyusun strategi untuk membebaskan diri dari kungkungan penjajahan. Dalam konteks
pendidikan Islam pun sama, Pondok Pesantren sebagai sistem pendidikan Islam tertua di Indonesia,
berkontribusi untuk menyahuti semangat perlawanan terhadap penjajah (Abdurrahman, 2013). Kedua, Fase
kemerdekaan atau sering disebut Orde Lama. Pada masa kemerdekaan, posisi pendidikan ada dipersimpangan
walaupun Indonesia sudah merdeka, dimasa inipemerintah belum menentukan sistem pemerintahan yang akan
dianut, sistem nagara Islam dan demokrasi menjadi isu hangat serta menjadi perdebatan yangberakhir pada
kompromi yang dilakukan. Indonesia menyebut dirinya sebagai negara pancasila yang mengakomodasi
kepentingan kelompok nasionalis dan religius. Dalam konteks dunia pendidikan, pendidikan Agama atau
keagamaan diakomodasi melalui Kementerian Agama dan adapun sistem pendidikan nasional dikelola oleh
Kementerian Pendidikan.

Ketiga, Masa pembangunan atau Orde Baru. Di masa ini, politik pendidikan masih menganut sistem
akomodatif terhadap dua model pendidikan yang dicetuskan oleh pemerintah Orde Lama. Namun,
kedigdayaan peranan pemerintah, kala itu, cenderung lebih mengutamakan pendidikan umum. Artinya,
pendidikan agama di masa orde baru, tidak banyak mendapat perhatian pemerintah. Eksistensi pendidikan
Islam lebih mandiri dibandingkan sekolah yang disokong penuh pemerintah. Hal ini disebabkan mayoritas
lembaga pendidikan Islam-seperti pesantren dan madrasah- lebih banyak dikelola oleh swasta atau swadaya
masyarakat. Disisi lain hal yang disayangkan juga, para politisi muslim yang duduk diparlemen juga tidak
memberikan kontribusi signifikan terhadap pengembangan lembaga pendidikan Islam. M. Sirozi mengatakan
bahwa peranan para politisi muslim diamputasi oleh kekuatan kelompok nasionalis di Orde Baru. Politisi
muslim di parlemen hanya mengisi kelompok minoritas (Sirozi, 2013).

Keempat, pergolakan politik nasional lebih menekankan pada aspek demokrasi liberal. Sebuah model
demokrasi yang mengedepankan pada kebebasan tanpa batasan. Semua orang bisa berekspresi, berpendapat,
bertindak dan bersekutu. Pada era ini, pemerintah kehilangan taringnya dalam mengakomodasi kepentingan-
kepentingan tertentu. Pemerintah hanya berfungsi sebagai fasilitator dan mediator terhadap kebutuhan
masyarakat, Lahirnya Undang-Undang Sisdiknas ini mewajibkan pemerintah untuk mengatur dan mengelola
lembaga pendidikan Agama dan Pendidikan Keagamaan. Dari sisi analisa teoritik, keberadaan pendidikan
agama dan keagamaan, yang dimaksudkan oleh Undang-Undang Sisdiknas sebenarnya sudah ada sebelum
adanya PP. Nomor 55. Pondok Pesantren, misalnya, adalah dialektika kesejarahan kebudayan Indonesia atau
nusantara dengan Islam (Asrori & Syaugi, 2020).

Terakhir pada tanggal 15 oktober 2019 disahkan oleh presiden Republik Indonesia melahirkan Undang-
Undang Nomor 18 tahun 2019 tentang Pesantren merupakan kesepakatan bersama dengan melibatkan pihak
yang mewakili komunitas Pesantren, yang masing-masing telah memvalidasi rumusan norma hukum secara
optimal sesuai dengan karakteristik dan kekhasan Pesantren. Pesantren merupakan lembaga yang berbasis
masyarakat dan didirikan oleh perseorangan, yayasan, organisasi masyarakat Islam dan/atau masyarakat yang
menanamkan keimanan dan ketakwaan kepada Allah Swt., menyemaikan akhlak mulia, serta memegang
teguh jaran Islam rahmatan lil'alamin yang tercermin dari sikap rendah hati, toleran, keseimbangan, moderat,
dan nilai luhur bangsa Indonesia lainnya melalui pendidikan, dakwah Islam, keteladanan, dan pemberdayaan
masyarakat dalam kerangka Negara Kesatuan Republik Indonesia.

Undang-undang nomor 20 tahun 2003 di atas dirasa lebih bermakna dan aplikatif, ketika pada tahun
2013 muncul sebuah konsep kurikulum baru, yang kemudian dikenal dengan nama kurikulum 2013
(KURTILAS). Kurtilas adalah pengembangan kurikulum sebelumnya yaitu Kurikulum Berbasis Kompetensi
atau KBK pada tahun 2004 dan Kurikulum Tingkat Satuan Pendidikan atau KTSP di tahun 2006. Pada tahun
yang sama, terbit Peraturan Menteri Pendidikan dan Kebudayaan Nomor 64 Tahun 2013 Tentang Standar Isi
Pendidikan Dasar dan Menengah yang menguraikan tentang Kompetensi Inti, khususnya pada Kl 1 (Sikap
Spritual) dan KI 2 (Sikap Sosial) yang berhubungan dengan nilai-nilai pendidikan Islam, yakni hablun

Edukatif : Jurnal llmu Pendidikan Vol 5 No 6 Desember 2023
p-1SSN 2656-8063 e-ISSN 2656-8071


https://doi.org/10.31004/edukatif.v5i6.6052

2908 Pondok Pesantren Modern: Politik Pendidikan Islam dan Problematika Identitas Muslim - Surya Bakti,

Salminawati, Usiono
DOl > https://doi.org/10.31004/edukatif.v5i6.6052

minallah dan hablun minannas. Kebijakan-kebijakan (politik) pendidikan Islam pada masa reformasi yang
menguntungkan umat Islam bisa jadi tidak terlepas dari peran pemegang kebijakan, suara-suara rakyat
demokrasi maupun anggota Dewan Perwakilan Rakyat baik daerah hingga pusat yang masih peduli terhadap
pendidikan Islam (Maghfiroh et al., 2022).

Pesantren sudah ada dan berkembang sebelum Indonesia menjadi negara. Keberadaan peraturan ini
memberikan dua dampak kecurigaan motif politik dalam konteks pendidikan Islam-khususnya Pondok
Pesantren dan Madrasah Diniyah yaitu: Pertama, pondok pesantren tidak akan lagi memiliki kebebasan
dalam upaya mengatur dan mengelola kurikulum yang akan diberikan kepada peserta didiknya. Kedua,
adanya peraturan ini, secara implementatif akandijadikan alat politik kepala daerah dalam upaya meraup
suara di daerah. Sementara Dalam pandangan Islam politik pendidikan nasional seyogyanya memiliki
demensi:

a. Membangun Iman
Tujuan Pendidikan menurut pandangan Islam ialah membangun iman manusia, dalam arti kata
membangun suatu kepercayaan dan atau keyakinan manusia atas keberadaan dan kebesaran Allah dan
Rasulnya, hal ini sebagaimana dijelaskan Allah dalam Q.S Al-Hujarat: 15. )
B ke A0 &) AT 150 5 ol (520 (i 15208 Y Tskate (il
Artinya: Hai orang-orang yang beriman, janganlah kamu mendahului Allah dan Rasulnya dan bertakwalah
kepada Allah. Sesungguhnya Allah Maha Mendengar lagi Maha Mengetahui.
b. Meningkatkan ketakwaan
Tujuan pendidikan menurut pandangan Islam ialah meningkatkan takwa kepada Allah SWT. Hal ini
sebagaimana ditegaskan Allah dalam Q.S. Ali Imran: 102. )
Al ol ) 35 Y 5 5 1501 1l (ol
Artinya: Hai orang-orang yang beriman, bertakwalah kepada Allah sebenar-benar takwa kepada-Nya; dan
janganlah sekali-kali kamu mati melainkan dalam keadaan beragama Islam.
C. Berakhlak mulia
Tujuan pendidikan menurut pandangan Islam adalah untuk menjadikan seseorang suapaya mempunyai
akhlak yang mulia (akhlakul karimah) atau budi pekerti yang luhur.
d. Menguasai ilmu
Tujuan pendidikan menurut pandangan Islam adalah mengarahkan manusia untuk menguasai ilmu
pengetahuan dan teknologi yang setinggi-tingginya. Dengan penguasaan ilmu pengetahuan dan teknologi
|tu ia sanggup menolong orang lain. Allah menegaskan hal ini dalam Q.S. Al-Mujadilah : 11.
alaff \H\wﬂ\ﬂsm,m\g wﬂ\w\@}\,}m\jﬂ\Ljﬁu\jeﬁqﬂlc_ﬂm\}wuwu\ \Meﬂdﬁ\d\ | ialz UJJ\L@_'L
S (bl Ly ATy &a
Artinya: Hai orang-orang beriman apabila dikatakan kepadamu: "Berlapang-lapanglah dalam majlis",
maka lapangkanlah niscaya Allah akan memberi kelapangan untukmu. Dan apabila dikatakan:
"Berdirilah kamu", maka berdirilah, niscaya Allah akan meninggikan orang-orang yang beriman di
antaramu dan orang-orang yang diberi ilmu pengetahuan beberapa derajat. Dan Allah Maha Mengetahui
apa yang kamu kerjakan.
e. Beramal Shaleh
Tujuan pendidikan menurut pandangan Islam adaah mendorong manusia untuk beramal shaleh atau
berbuat kebaikan. Allah menegaskan hal ini dalam Q.S. Al- Ashr : 2-3 dan Q.S.An-Nahl : 128.
il T3cal 555 Gally 3l 5 colliall Flee 515l ol ) 2l al Gyt &y
Artinya: Sesungguhnya manusia itu benar-benar dalam kerugian, kecuali orang-orang yang beriman dan
mengerjakan amal saleh dan nasehat menasehati supaya mentaati kebenaran dan nasehat menasehati
supaya menetapi kesabaran.

Edukatif : Jurnal llmu Pendidikan Vol 5 No 6 Desember 2023
p-1SSN 2656-8063 e-ISSN 2656-8071


https://doi.org/10.31004/edukatif.v5i6.6052

2909 Pondok Pesantren Modern: Politik Pendidikan Islam dan Problematika Identitas Muslim - Surya Bakti,
Salminawati, Usiono
DOl > https://doi.org/10.31004/edukatif.v5i6.6052

Dilihat dari perspektif politik pendidikan bahwa Pendidikan dapat mempengaruhi politik dan politik
dapat tersosialisasi melalui pendidikan. Hal ini dibuktikan dalam perubahan dan perkembangan pendidikan
Islam dalam peta politik pendidikan Islam yang mengalami dinamika berdasarkan tingkat kepetingan para
pemangku kepentingan dalam pengambilan kebijakan negara dalam sistem pendidikan nasional. Oleh karena
itu, umat Islam perlu memahami politik pendidikan agar umat Islam di Indonesia terutama aktivis politik
Islam dapat memperjuangkan kebutuhan dan kepentingan pendidikan Islam. Tujuan diperjuangkannya
pendidikan Islam dalam sistem pendidikan nasioanal adalah untukmemiliki sisi persamaan dan setara antara
pendidikan yang dikelola oleh Kementerian Pendidikan Nasional dengan pendidikan Islam yang dikelola oleh
Kementerian Agama dalam sistem pendidikan nasional.

4. Problematika Identitas Muslim

Problematika yang dihadapi umat muslim dewasa ini meliputi seluruh dimensi kehidupan seperti sara,
radikalisme, narkoba, sosmed dan korupsi. Persoalan-persoalan inilah yang mengakibatkan umat mengalami
stagnasi dalam segala bidang dan akhirnya sangat mudah umat Islam terjebak dalam jaringan atau konspirasi.

Era globalisasi dewasa ini dan di masa yang akan datang memberikan pengaruh perkembangan sosial
budaya masyarakat Muslim Indonesia umumnya, atau pendidikan Islam, termasuk pesantren, khususnya.
Argumen panjang lebar tak perlu dikemukakan lagi, bahwa masyarakat Muslim tidak bisa menghindarkan diri
dari proses globalisasi tersebut, apalagi jika ingin survive dan berjaya di tengah perkembangan dunia yang
kiankompetitif (Mustofa, 2017).

Mastuhu dalam ”Memberdayakan Sistem Pendidikan Islam” menyikapi globalisasi sebagai sebuah
keniscayaan sejarah. Mastuhu meminjam argumen Karl Mannheim yang melihat globalisasi sebagai sebuah
ideologi, yaitu proyeksi kehidupan masa depan atau gejala yang akan terjadi di kemudian hari berdasarkan
sistem yang dominan di dalam masyarakat.

Oleh karena itu, komunitas agama perlu mempelajari ilmu pengetahuan yang adarelevansinya dengan
kebutuhan masyarakat sehingga menghadap perubahan terutama perubahan yang ditimbulkan oleh globalisasi.
Globalisasi dapat mempengaruhi kawasan dan cakrawala pikiran para santri pondok pesantren.

Beberapa masalah yang sering muncul dalam kaitannya dengan identitas Muslim meliputi:

1) Stereotip dan Prasangka: Muslim sering kali dihadapkan pada stereotip dan prasangka negatif, terutama
setelah serangkaian peristiwa teroris atau konflik yang melibatkan kelompok-kelompok ekstremis.
Stereotip ini dapat memengaruhi cara Muslim dilihat oleh masyarakat umum dan berdampak pada
persepsi mereka tentang identitas Muslim.

2) Islamofobia: Islamofobia adalah ketakutan, kebencian, atau diskriminasi terhadap Muslim. Ini dapat
mencakup serangan verbal, fisik, atau diskriminasi dalam berbagai aspek kehidupan, seperti pekerjaan,
pendidikan, atau perumahan.

3) Identitas Ganda: Beberapa Muslim mungkin merasa memiliki identitas ganda karena mereka harus
mengakomodasi nilai-nilai agama dan budaya mereka dengan tuntutan dari masyarakat tempat
tinggalnya. Ini dapat menghasilkan ketegangan antara identitas Muslim mereka dan identitas nasional
atau budaya lainnya.

4) Konflik dalam Komunitas Muslim: Komunitas Muslim seringkali sangat beragam dalam hal etnis,
budaya, dan keyakinan. Ini dapat menciptakan konflik internal dalam komunitas, baik yang berkaitan
dengan perbedaan keyakinan atau perbedaan budaya.

5) Integrasi dan Identitas Generasi Kedua: Di negara-negara dengan populasi Muslim yang besar, generasi
kedua Muslim yang lahir dan dibesarkan di negara tersebut mungkin menghadapi dilema dalam
menggabungkan identitas Muslim mereka dengan budaya dan nilai-nilai yang dominan di negara tempat
mereka tinggal.

6) Kecenderungan Radikalisasi: Beberapa individu muda mungkin cenderung terpengaruh oleh pemikiran

Edukatif : Jurnal llmu Pendidikan Vol 5 No 6 Desember 2023
p-1SSN 2656-8063 e-ISSN 2656-8071


https://doi.org/10.31004/edukatif.v5i6.6052

2910 Pondok Pesantren Modern: Politik Pendidikan Islam dan Problematika Identitas Muslim - Surya Bakti,
Salminawati, Usiono
DOl > https://doi.org/10.31004/edukatif.v5i6.6052

ekstrem dan radikal. Hal ini bisa menjadi masalah serius dalam hal identitas, karena mereka mungkin
merasa bahwa pemikiran radikal tersebut adalah ekspresi dari identitas Muslim yang benar.

7) Kesenjangan Sosial dan Ekonomi: Masalah ekonomi dan sosial, seperti kemiskinan, ketidaksetaraan, dan
ketidakadilan, juga dapat berdampak pada identitas Muslim. Mereka mungkin merasa bahwa mereka
diberi perlakuan yang tidak adil atau diabaikan oleh pemerintah atau masyarakat.

Berdasarkan sejumlah pengamat dunia, memang pernah mengapresiasikan tentang watak atau
karakteristik Islam Indonesia yang dikenal dengan Islam yang damai, ramah dan toleran yang mencirikan
Islam yang diharapkan untuk masadepan. Problematika pendidikan Islam dalam hal ini pondok pesantren saat
ini jauh berbeda dengan tantangan pendidikan Islam sebagaimana yang terdapat pada zaman klasik dan
pertengahan. Baik secara internal maupun eksternal.

Pendidikan sekarang lebih berorientasi kepada bagaimana meningkat kecerdasan, prestasi,
keterampilan, dan bagaimana menghadapi persaingan serta berorientasi kepada angka raport atau indek
Prestasi akademik. Pendidikan sekarang kehilangan misi utamanya untuk investasi karakter manusia.
Pendidikan moral dan karakter bukan lagi merupakan faktor utama seorang anak mengenyam pendidikan.
Kedua hal ini dianggap menjadi tugas para tokoh agama, tugas orang tua atau wali di rumah. Sekolah
berlomba menonjolkan kurikulum yang dipercaya bisa menciptakan generasi muda super dari usia sedini
mungkin. Jadi Pendidikan adalah kegiatan yang bersifat sosial kemasyarakatan. Keadaannya selalu berbeda-
beda sesuai dengan perbedaan corak, sifat dan kebudayaan yang berkembang di masyarakat tersebut (Lestari,
2018).

Pondok pesantren yang mencetak para generasi muda Islam yang tidak hanya kuat dalam ilmu,
ilmiyah tapi juga dalam ilmu amaliyah. Pondok Pesantren hendaknya berusaha mencetak para pemimpin
masa depan yang mampu berjuang di bidang apapun yang menjadi pilihannya dengan bekal Kkarakter
mukmin yang kompeten kuat dan life skill yang telah terbentuk serta mampu berjuang dimana pun dengan
segala kendalanya.

Adapun Kompetensi santri yang dihasilkan adalah merupakan integrasi dari pengetahuan , nilai dan
sikap dan perbuatan atau dalam definisi yang lebih operasional, kompetensi lulusan adalah penguasaan dan
pemililikan ilmu pengetahuan yang dapat diterapkan dalam kehidupan dengan nilai- nilai akhlak mulia,
sehingga diharapkan santri yang memiliki ilmu yang dapat diamalkan dengan sholeh. Sedangkan untuk
pengembangan keilmuan, Pondok Pesantren telah memberikan bekal yang sangat cukup untuk lulusannya
agar menjadi manusia yang berkompeten, diantaranya kemampuan berbahasa Arab dan Inggris yang aktif,
karena bahasa adalah kunci dalam membukawawasan, baik keilmuan maupun keterampilan (Irwan, 2019).

Anak didik yang dihasilkan oleh lembaga pendidikan Islam seperti Pondok Pesantren adalah bukan
hanya anak yang mengetahui sesuatu secara benar melainkan juga harus disertai dengan mengamalkannya
secara benar, mempengaruhi dirinya dan membangun kebersamaan hidup dengan orang. Pendidikan Islam
harus menghasilkan manusia yang memiliki ciri-ciri:

1) Terbuka dan bersedia menerima hal-hal baru hasil inovasi dan perubahan.

2) Berorentsi demokratis dan mampu memiliki pendapat yang tidak selalu sama dengan pendapat orang
lain.

3) Berpijak pada kenyataan, menghargai waktu, konsisten dan sistematik dalam menyelesaikan masalah.

4) Selalu terlibat dalam perencanaan dan pengorganisasian

5) Memiliki keyakinan bahwa segalanya dapat diperhitungkan.

6) Menyadari dan menghargai pendapat orang lain rasional dan percaya pada kemampuan iptek.

7) Menjunjung tinggi keadilan berdasarkan prestasi, kontribusi, dan kebutuhan.

8) Berorientasi kepadaproduktivitas, efektifitas dan efisiensi.

Edukatif : Jurnal llmu Pendidikan Vol 5 No 6 Desember 2023
p-1SSN 2656-8063 e-ISSN 2656-8071


https://doi.org/10.31004/edukatif.v5i6.6052

2911 Pondok Pesantren Modern: Politik Pendidikan Islam dan Problematika Identitas Muslim - Surya Bakti,
Salminawati, Usiono
DOl > https://doi.org/10.31004/edukatif.v5i6.6052

Manusia yang memiliki ciri-ciri seperti itulah yang harus dihasilkan oleh pendidikan Islam, yaitu
manusia yang penuh percaya diri serta mampu melakukan pilihan-pilihan secara arif serta bersaing dalam
era globalisasi yang kompetitif . Dengan demikian Pondok Pesantren dapat mempersiapkan generasi Islam
untuk menjadi orang alim dan fagih di setiap aspek kehidupan, baik ilmu diniyah berupa ijtihad, figh,
peradilan maupun ilmu terapan dari sains dan teknologi seperti kimia, fisika, kedokteran dll. Sehingga output
yang didapatkan mampu menjawab setiap perubahan dan tantanganzaman dan problematika identitas Muslim.

Menghadapi era globalisasi yang berdampak kepada berbagai perubahan baik di bidang ekonomi
maupun sosial budaya, diperlukan pengkajian bagaimana Pondok Pesantren mengapresiasikan gejala
modernisasi yang berlangsung demikian kuatnya seperti sekarang ini. dengan berbekal ilmu yang
berimbang baik diniyah maupun madiyah-nya. karena itu semua kelompok masyarakat termasuk masyarakat
Pondok Pesantren harus siap menghadapinya dan perlu menanggapi problematika identitas muslim terbuka
dan kritis.

Untuk mengatasi problem identitas muslim dimensi tersebut diatas sangat mempenguruhi identitas
muslim karena secara substantif, Islam di mana pun sama, yaitu agama Allah yang dibawakan oleh Nabi
Muhammad Saw sebagai petunjuk bagi umat manusia. Akan tetapi manakala Islam berjumpa dengan budaya
atau tradisi lokal di daerah mana pun senantiasa memunculkan ekpresi yang berbeda dan beranekaragam,
sebanyak perjumpaannya itu. Dengan demikian, munculnya berbagaiidentitas Islam belakangan ini tidak perlu
direspons dengan kecurigaan-kecurigaan yang berlebihan. Bahkan identitas Islam itu bisa makin beragam
lagi Kketikatipologi pemikiran, pemahaman dan pengamalan Islam itu ditinjau dari berbagai perspektif.

Pesantren menjadi harapan besar atas dikotomi keilmuan yang telah lama berkembang menyelimuti
ilmuan-ilmuan muslim di dunia. Kesedian pesantren dalam membuka diri untuk menerima lembaga- lembaga
modern merupakan harapan besar untuk memajukan pendidikan Islam dalam rangka merespon tantangan
globalisasi yang dinahkodai oleh kaum sekuler. Kiprah pesantren di era gobalisasi ini

menjadi sangat urgen mengingat kegagalan demi kegagalan yang dihadapi oleh lembaga-lembaga
pendidikan lainnya. Adanya pendidikan formal di pesantren akan memberikan wawasan yang berbeda
bagi dunia pendidikan. Pesantren tidak hanya berbicara profesionalitas dan ilmu saja sebagaimana yang
dikembangkan di dalam lembaga-lembaga pendidikan pada umumnya. Di samping profesionalitas dan ilmu,
pesantren juga berbicara tentang akhlak, baik akhlak dengan sang penciptanya ataupun akhlak sesama
manusia.

Kegagalan pendidikan di barat dalam membina moral manusia, dikarenakan mereka hanya
membicarakan profesional dan ilmu saja. Akibatnya adalah manusia- manusia barat tercipta sebagai sosok
yang idealis yang hanya mengutamakan kepintingan dirinya saja. Kaum kapitalis merupakan cerminan
kegagalan pendidikan dibarat sehingga menciptakan berbagai kerusakan alam dan kesenjangan sosial. Jiwa
tamak pada kaum kapitalis telah mengakibatkan ketidak seimbangan ekosistim. Dampaknya adalah timbulnya
berbagai bencana alam yang membunuh manusia itu sendiri.

Semua agama sepakat bahwa kaum kapitalis harus dilawan sebelum membuat kerusakan-kerusakan
yang lebih besar akibat ketamakannya pada duniasehingga ingin mengumpulkan harta sebanyak-banyaknya.
Keberadaan pesantren akan mampu bersaing dengan kemampuan ilmu pengetahuan yang ada serta di
barengi dengan akhlak mulia yang terpatri di dalamnya. Keterpaduan antara ilmu pengetahuan dan akhlak
mulia, akan mengantarkan maunusia pada hakikat manusia yang sesungguhnya yaitu predikat insan kamil atau
manusia yang paripurna yang mengungguli ciptaan Allah di alam semesta.

Pendidikan pesantren tidak bisa melepaskan diri dari pengaruh global. Pendidikan pesantren merupakan
pendidikan yang penggunanya masyarakat global. Oleh karena itu, pendidikannya harus menyesuaikan diri.
Kitab kuning sebagai khazanah kalsik di samping banyak memuat ilmu agama tetapi juga dapat digali ilmu
umum seperti kedokteran, falsafah, ekonomi, astronomi yang menjadi karya kebanggaan umat Islam seperti
yang dilakukan oleh lbnu Sina, Ibnu Rusyd, dan lainnya di masa lalu, ini juga perlu dikaji orang pesantren.

Edukatif : Jurnal llmu Pendidikan Vol 5 No 6 Desember 2023
p-1SSN 2656-8063 e-ISSN 2656-8071


https://doi.org/10.31004/edukatif.v5i6.6052

2912 Pondok Pesantren Modern: Politik Pendidikan Islam dan Problematika Identitas Muslim - Surya Bakti,
Salminawati, Usiono
DOl > https://doi.org/10.31004/edukatif.v5i6.6052

Sistem tradisional yang dikembangkan oleh pesantren, dianggap berhasil mendidik aspek moral bangsa
berabad-abad lamanya. Namun, seiring derasnya era globalisasi yang ditandai dengan kemajuan teknologi dan
informasi, pesantren mendapatkan berbagai kritik karena kurang mampu merespon tantangan globalisasi
tersebut. Sementara munculnya sistem pendidikan umum, dianggap lebih respon dalam menghadapi tuntutan
globalisasi. Namun demikian, pendidikan umum yang diselenggarakan oleh pemerintah juga memunculkan
masalah baru yaitu makin akutnya moral bangsa yang juga akibat dari pengaruh globalisasi. Keterpaduan
antara system pendidikan pesantren dengan lembaga pendidikan umum merupakan langkah maju untuk
menutupi kelemahan-kelemahan dari dua sistem lembaga pendidikan yang berkembang saat ini. Di samping
itu penyatuan dua sistem pendidikan yaitu pesantren dan pendidikan umum ini merupakan langkah
strategis bagi dunia Islam.

Adapun kelemahan utama pesantren ialah minimnya pengelolaan atau manajemen pesantren.
Sebagaimana pendapat Said Agil Siraj dalam Abu Yasid menyebutkan tiga hal yang belum dikuatkan dalam
pesantren, yaitu pertama, tamaddun memajukan pesantren. Banyak pesantren yang dikelola secara sederhana.
Manajemen dan adminstrasinya masih bersifat kekeluargaan dan semuanya ditangani oleh kyai. Berkaitan
dengan hal ini, pesantren perlu berbenah diri. Kedua tsagafa memberikan pencerahan kepada umat Islam agar
kreatif produktif dengan tidak melupakan orisinalitas ajaran Islam. Salah satu contoh, para santri masih setia
dengan tradisi kepesantrenan. Namun, mereka juga harus akrab dengan teknologi dan berbagai ilmu
pengetahuan serta sains lainnya. Ketiga hadharah membangun budaya. Terkait hal ini, budaya kita dapat
warnai oleh jiea dan tradisi Tradisi Islam. Di sini, pesantren diharapkan mampu mengembangkan dan
memngaruhi tradisi yang bersemangat Islam di tengah hembusan dan pengaruh dahsyat globalisasi yang
berupaya menyeragamkan budaya melalui produk-produk teknologi.

Menghadapi era globalisasi yang berdampak kepada berbagai perubahan baik di bidang ekonomi
maupun sosial budaya, diperlukan pengkajian bagaimana Pondok Pesantren mengapresiasikan gejala
modernisasi yang berlangsung demikian kuatnya seperti sekarang ini. dengan berbekal ilmu yang
berimbang baik diniyah maupun madiyah-nya. karena itu semua kelompok masyarakat termasuk masyarakat
Pondok Pesantren harus siap menghadapinya dan perlu menanggapi problematika identitas muslim secara
terbuka dan Kritis.

Dalam proses penelitian yang dilakukan terdapat keterbatasan penelitian yakni masih minimnya
dukungan dari masyarakat terkait dengan perkembangan pondok pesantren yang masih tertinggal dari era
modern saat ini. Lembaga pendidikan seperti pondok pesantren sudah seyogyanya mendapat tempat yang
sama seperti lembaga pendidikan formal pada umumnya. Pondok pesantren tidak hanya serta merta
membahas mengenai kitab-kitab saja, melainkan juga mengambil peran dalam memberikan tanggapan atau
sudut pandang terkait dengan permasalahan yang terjadi di era modern ini yang berkaitan dengan politik dan
identitas muslim. Adapun dampak atau implikasi yang ditimbulkan yaitu karena minimnya pemahaman terkait
dengan politik dan identitas muslim ini, maka beberapa oknum menyalahgunakannya terutama dalam dunia
perpolitikan, dalam kampanye politik yang dilakukan. Hal ini apabila terus dibiarkan maka akan terjadi
permaslaahan yang lebih mendalam.

SIMPULAN

Politik dan problematika identitas muslim dalam pandangan pondok pesantren modern merupakan hal
yang harus diperhatikan. Hal ini dikarenakan problematika identitas muslim memiliki kaitan dengan agama
Islam. Dimana hal ini pondok pesantren yang merupakan lembaga pendidikan yang sudah ada sejak lama
memiliki peran dalam menanggapi permasalahan yang terjadi berkaitan dengan identitas muslim. Sebagai
lembaga pendidikan tertua dan asli Indonesia, pesantren menampilkan suatu sistem pendidikan tradisional.
Namun, sejalan dengan perkembangan zaman, sebagian besar pesantren mengadakan berbagai perbaikan dan
pembenahan sebagai upaya modernisasi pendidikan yang diselenggarakannya, karena pembenahan diri yang

Edukatif : Jurnal llmu Pendidikan Vol 5 No 6 Desember 2023
p-1SSN 2656-8063 e-ISSN 2656-8071


https://doi.org/10.31004/edukatif.v5i6.6052

2913 Pondok Pesantren Modern: Politik Pendidikan Islam dan Problematika Identitas Muslim - Surya Bakti,
Salminawati, Usiono
DOl > https://doi.org/10.31004/edukatif.v5i6.6052

hanya berkonsentrasi di wilayah keagamaan tidak lagi memadai. Oleh sebab itu, diperlukan pembaruan-
pembaruan yang harus dilakukanpesantren dalam menghadapi tantangan zaman modern. Adapun pembaruan-
pembaruan tersebut bisa dilakukan dengan pembaruan metode pembelajaran, pembaruan kurikulum,
pemberuan evaluasi, dan pembaruan organisasi/manajemen.

DAFTAR PUSTAKA

Aji, H. A. P. (2019). Narasi Islamisme Dan Pesantren: Pola Penolakan Islam Politik Di Pondok Pesantren
Gontor Ponorogo. Jurnal Penelitian Keislaman, 15(2).

Asrori, S., & Syauqi, A. (2020). Kontribusi Pendidikan Islam Dalam Reproduksi ldentitas Sosial Muslim
Indonesia. Jurnal Mimbar, 37(1).

Budiyanto, Hartono, & Munirah, S. (2022). Pendidikan Islam Di Pesantren Antara Tradisi Dan Modernisasi.
Al-Madrasah: Jurnal limiah Pendidikan Madrasah Ibtidaiyah, 6(3).

Daulay, H. P. (2007). Sejarah Pertumbuhan Dan Pembaharuan Pendidikan Islam Di Indonesia. Prenada

Media Group.

Diantoro, N. F. S. (2021). Sistem Pendidikan Nasional Di Pondok Pesantren. Al-Ishlah: Jurnal Pendidikan
Islam, 19(2).

Hanafie, W. (2019). Pendidikan Islam Di Pondok Pesantren: Problematika Dan Solusinya. Uwais Inspirasi
Indonesia.

Harun, 1. (2018). Pondok Pesantren Modern: Politik Pendidikan Islam Dan Problematika ldentitas Muslim.
Jurnal As-Salam, 2(1).

Irwan, S. (2019). Islam Dan Politik Identitas: Studi Tentang Pemahaman Nilai-Nilai Pendidikan Islam. Media-
Te: Jurnal Studi Islam, 15(2).

Kariyanto, H. (2020). Peran Pondok Pesantren Dalam Masyarakat Modern. Jurnal Pendidikan: Edukasia
Multikultural, 2(2).

Lestari, Y. S. (2018). Politik Identitas Di Indonesia: Antara Nasionalisme Dan Agama. Journal Of Politics
And Policy, 1(2).

Lisdaleni, & Novianti, D. (2022). Problematika Pendidikan Islam Di Pesantren Dan Madrasah Di Era
Globalisasi. Jurnal Bahasa Dan Pendidikan, 2(4).

Maghfiroh, N., Lestari, A. D., & Fatchurrohman. (2022). Politik Pendidikan Islam Di Indonesia. Jurnal Citra
limu, 18(3).

Mohammad, A. (2006). Islam Muda Liberal, Post Puritan, Post Tradisional. Apeiron Philates.

Muhammad, H. (2015). Hukum Islam Yang Tetap Dan Yang Berubah”, Dalam Akhmad Sahal (Eds.), Islam
Nusantara Dari Ushul Figh Hingga Paham Kebangsaan. Mizan.

Muhdi, A. A. (2007). Konfigurasi Politik Pendidikan Nasional. Pustaka Fahima.

Mustofa, I. (2017). Pendidikan Islam Sebagai Institusi Politik Demokrasi Tertinggi Di Indonesia. Jurnal
Halaga: Islamic Education Journal, 1(1).

Muthohirin, N. (2019). Politik Identitas Islam Dan Urgensi Pendidikan Multikultural. Jurnal Pendidikan
Agama Islam, 6(1).

Rahayu, S. H., Nugroho, T., Muthmainnah, Nadjih, D., Parid, M., & Bahem, N. A. (2022). Problematika
Integrasi Masyarakat Muslim-Thai Dalam Negara Thailand. Jurnal Ulumuddin: lImu-llmu Keislaman,
12(1).

Rahim, H. (2001). Arah Baru Pendidikan Islam Di Indonesia. Pt. Logos Wacana limu.
Raya, M. K. F. (2018). Sejarah Orientasi Pendidikan Islam Di Indonesia (Dari Masa Kolonial Hingga Orde

Edukatif : Jurnal llmu Pendidikan Vol 5 No 6 Desember 2023
p-1SSN 2656-8063 e-ISSN 2656-8071


https://doi.org/10.31004/edukatif.v5i6.6052

2914 Pondok Pesantren Modern: Politik Pendidikan Islam dan Problematika Identitas Muslim - Surya Bakti,
Salminawati, Usiono
DOl > https://doi.org/10.31004/edukatif.v5i6.6052

Baru). Jurnal Pendidikan Islam, 8(2).
Sirozi, M. (2013). Konteks Dan Kerangka Konseptual Kajian Politik Pendidikan. Neor Fikri.

Suwito, F. A., & Tarigan, A. A. (2022). Program Pengembangan Ekonomi Berbasis Pondok Pesantren. Jurnal
Inovasi Penelitian, 3(1).

Edukatif : Jurnal llmu Pendidikan Vol 5 No 6 Desember 2023
p-1SSN 2656-8063 e-ISSN 2656-8071


https://doi.org/10.31004/edukatif.v5i6.6052

