Edukatif

Edukatif: Jurnal Ilmu Pendidikan
Volume 7 Nomor 2 Bulan April Tahun 2025 Halaman 531 - 542
https://edukatif.org/index.php/edukatif/index

Pendidikan Moderasi Beragama dalam Tafsir Fi Zhilalil Qur'an

Almu’min'®, Abdul Mu’id?, Qadriyyah?
Universitas PTIQ Jakarta, Indonesia'*>
e-mail : alrial 916@gmail.com!, e125041987@gmail.com?

Abstrak

Meningkatnya kasus intoleransi dan ekstremisme berbasis agama telah mendorong urgensi pengembangan
pendidikan moderasi beragama di Indonesia. Penelitian ini bertujuan mengkaji konsep pendidikan moderasi
beragama dalam tafsir Fi Zhilalil Qur'an karya Sayyid Quthb. Meskipun banyak penelitian sebelumnya mengkaji
pemikiran Sayyid Quthb dari perspektif politik dan perjuangan Islam, terdapat kesenjangan signifikan dalam
mengeksplorasi dimensi moderasi dalam tafsirnya, terutama dari perspektif pendidikan. Kebaruan penelitian ini
terletak pada upaya merekonstruksi konsep pendidikan moderasi dari karya tokoh yang paradoksalnya sering
diasosiasikan dengan pemikiran radikal, sehingga memberikan sudut pandang alternatif terhadap warisan
intelektualnya. Penelitian menggunakan metode analisis konten dengan pendekatan tafsir tematik (maudhu'i).
Hasil penelitian menunjukkan bahwa tafsir Fi Zhilalil Qur'an mengandung nilai-nilai pendukung moderasi
beragama, meliputi: (1) keseimbangan memahami teks dan konteks, (2) toleransi terhadap perbedaan, (3)
pengakuan terhadap pluralitas, dan (4) penolakan ekstremisme. Meski dikenal dengan pemikirannya yang tegas,
Sayyid Quthb secara fundamental menawarkan perspektif wasathiyyah (jalan tengah) dalam beragama. Temuan
ini berkontribusi pada pengembangan konsep pendidikan moderasi beragama berbasis tafsir Al-Qur'an untuk
menjawab tantangan intoleransi dan ekstremisme kontemporer.

Kata Kunci: Moderasi Beragama, Tafsir Fi Zhilalil Qur'an, Sayyid Quthb, Pendidikan Islam, Wasathiyyah

Abstract

The increasing cases of religious intolerance and extremism have pushed the urgency of developing religious
moderation education in Indonesia. This study aims to examine the concept of religious moderation education in
the interpretation of Fi Zhilalil Qur'an by Sayyid Quthb. Although many previous studies have examined Sayyid
Quthb's thoughts from the perspective of politics and Islamic struggle, there is a significant gap in exploring the
dimensions of moderation in his interpretation, especially from an educational perspective. The novelty of this
study lies in the effort to reconstruct the concept of moderation education from the work of a figure whose
paradox is often associated with radical thinking, thus providing an alternative perspective on his intellectual
legacy. The study uses a content analysis method with a thematic interpretation approach (maudhu'i). The results
of the study show that the interpretation of Fi Zhilalil Qur'an contains values that support religious moderation,
including (1) balance in understanding text and context, (2) tolerance for differences, (3) recognition of plurality,
and (4) rejection of extremism. Although known for his firm thinking, Sayyid Quthb fundamentally offers a
wasathiyyah (middle way) perspective in religion. This finding contributes to the development of the concept of
religious moderation education based on the interpretation of the Qur'an to answer the challenges of
contemporary intolerance and extremism.

Keywords: Religious Moderation, Fi Zhilalil Qur'an Exegesis, Sayyid Quthb, Islamic Education, Wasathiyyah

Copyright (¢) 2025 Almu’min, Abdul Mu’id, Qadriyyah

D4 Corresponding author :
Email :alrial916@gmail.com ISSN 2656-8063 (Media Cetak)
DOI - https://doi.org/10.31004/edukatif.v7i2.8073 ISSN 2656-8071 (Media Online)

Edukatif : Jurnal [lmu Pendidikan Vol 7 No 2 Bulan April 2025
p-ISSN 2656-8063 e-ISSN 2656-8071


https://edukatif.org/index.php/edukatif/index
mailto:alria1916@gmail.com
mailto:el25041987@gmail.com
mailto:alria1916@gmail.com

532 Pendidikan Moderasi Beragama dalam Tafsir Fi Zhilalil Qur'an - Almu’min, Abdul Mu’id, Qadriyyah
DOI: https://doi.org/10.31004/edukatif.v7i2.8073

PENDAHULUAN

Di tengah arus globalisasi dan dinamika sosial yang semakin kompleks, dunia Islam kontemporer
dihadapkan pada berbagai tantangan ideologis yang menguji keutuhan dan keharmonisan masyarakat (Zuhdi,
2021; Amin et al., 2023). Fenomena ekstremisme dan radikalisme agama yang muncul di berbagai belahan
dunia telah mempertegas kebutuhan akan pendekatan moderasi dalam beragama (wasathiyyah) (Kamali, 2021;
Hilmy, 2020). Moderasi beragama, sebagai prinsip keseimbangan yang menekankan sikap adil dan proporsional
dalam memahami dan mengamalkan ajaran agama, menjadi kebutuhan vital bagi eksistensi peradaban Islam di
era modern (Abdullah, 2022; Nur & Mukhlis, 2020).

Sayyid Quthb (1906-1966), melalui karya monumentalnya Fi Dzilalil Qur'an, telah menjadi subjek
perdebatan akademis yang kontradiktif. Sebagian sarjana, seperti Shepard (2018) dan Khatab (2019),
mengklasifikasikannya sebagai inspirator gerakan fundamentalisme Islam dan ideolog radikalisme. Sementara
itu, Calvert (2020) dan El-Fadl (2021) melihat kompleksitas pemikiran Quthb yang tidak dapat disederhanakan
dalam satu spektrum ideologis. Ironisnya, meskipun terdapat banyak kajian tentang pemikiran politik dan
ideologi Quthb, dimensi moderasinya dalam tafsir Fi Dzilalil Qur'an belum digali secara komprehensif,
khususnya dalam konteks pendidikan moderasi beragama (Rahman & Setia, 2021; Zulkifli & Ibrahim, 2022).

Penelitian ini menawarkan kebaruan (novelty) dengan mengeksplorasi dimensi moderasi dalam tafsir Fi
Dzilalil Qur'an yang selama ini tertutupi oleh persepsi dominan tentang radikalisme Quthb. Berbeda dengan
kajian-kajian sebelumnya yang cenderung berfokus pada konsep jahiliyyah dan hakimiyyah dalam pemikiran
Quthb seperti yang dilakukan Moussalli (2019), Euben (2023), dan Toth (2022) penelitian ini secara spesifik
menelaah aspek wasathiyyah dalam tafsirnya dan mengaitkannya dengan konteks pendidikan moderasi
beragama (Hashim et al., 2022; Kirana & Huda, 2023).

Gap analysis yang menjadi landasan penelitian ini berangkat dari kontradiksi antara persepsi umum
tentang Quthb sebagai tokoh radikal dengan kenyataan bahwa tafsirnya mengandung elemen-elemen moderasi
yang substantif. Studi-studi orientalis seperti Roxanne Euben (2023) dan William Shepard (2018) telah
mendokumentasikan karakteristik revolusioner dan radikal dalam pemikiran Quthb, sementara kajian kontra-
radikalisme seperti yang dilakukan Abu Zayd (2018) dan El-Fadl (2021) mengkritik implikasi politis dari
hermeneutika Quthb. Namun, kajian yang secara khusus menelaah dimensi moderasi dalam tafsirnya untuk
diimplementasikan dalam pendidikan masih sangat terbatas (Akbar, 2021; Nur & Mukhlis, 2020).

Secara kronologis, kajian terhadap tafsir Fi Dzilalil Qur'an telah mengalami beberapa fase perkembangan.
Pada dekade 1980-1990an, fokus kajian lebih banyak pada aspek politik dan ideologi (Soage, 2018). Memasuki
awal abad ke-21, muncul kajian yang lebih tematik seperti yang dilakukan oleh Nettler (2018) tentang konsep
jahiliyyah, dan Carré (2020) mengenai politik dalam tafsir Quthb. Baru pada dekade terakhir muncul kajian
yang mulai menyentuh aspek pendidikan dan etika, seperti penelitian Badmas (2019) tentang konsep pendidikan
dalam Fi Dzilalil Qur'an, dan studi Rahman (2022) tentang aspek etika sosial dalam pemikiran Quthb. Namun,
kajian komprehensif yang mengaitkan tafsir Quthb dengan konsep wasathiyyah dan pendidikan moderasi
beragama belum dilakukan secara sistematis (Fikriyati & Rahmat, 2021; Al-Azami & Suyuti, 2023).

Signifikansi penelitian ini terletak pada urgensi untuk merekonstruksi pemahaman tentang pemikiran
Quthb melalui pendekatan yang lebih berimbang. Relevansi tafsir Fi Dzilalil Qur'an untuk pendidikan moderasi
beragama didukung oleh beberapa argumen teoretis dan empiris. Pertama, sebagaimana dipaparkan oleh
Badmas (2019), tafsir ini memuat konsep pendidikan yang holistik yang menekankan keseimbangan spiritual
dan sosial. Kedua, penelitian Taji-Farouki (2021) menunjukkan bahwa tafsir ini banyak diajarkan di berbagai
institusi pendidikan Islam di seluruh dunia, termasuk di Indonesia (Maarif, 2022), yang menjadikannya medium
potensial untuk menanamkan nilai-nilai moderasi. Ketiga, studi Hamdeh (2020) menunjukkan bahwa
pembacaan yang kontekstual terhadap tafsir-tafsir klasik, termasuk Fi Dzilalil Qur'an, dapat menjadi fondasi
untuk mengembangkan pendekatan moderasi beragama yang autentik.

Riset terkini yang dilakukan oleh Hanafi et al. (2023) dan Al-Jawi & Rahman (2021) mengindikasikan
bahwa tafsir Fi Dzilalil Qur'an memiliki potensi besar untuk direkonstruksi dalam kerangka pendidikan

Edukatif : Jurnal [lmu Pendidikan Vol 7 No 2 Bulan April 2025
p-ISSN 2656-8063 e-ISSN 2656-8071



533 Pendidikan Moderasi Beragama dalam Tafsir Fi Zhilalil Qur'an - Almu’min, Abdul Mu’id, Qadriyyah
DOI: https://doi.org/10.31004/edukatif.v7i2.8073

moderasi beragama. Kedua penelitian tersebut menunjukkan bahwa meskipun terdapat elemen-elemen yang
dapat diinterpretasi sebagai radikal, tafsir Quthb juga kaya akan nilai-nilai keadilan, keseimbangan, dan
inklusivitas yang merupakan esensi dari konsep wasathiyyah. Hal ini diperkuat oleh temuan Kirana & Huda
(2023) yang menganalisis konsep ummah wasat (umat pertengahan) dalam tafsir Fi Dzilalil Qur'an dan
relevansinya dengan pendidikan karakter di era kontemporer.

Artikel ini berupaya mengeksplorasi konsep-konsep pendidikan moderasi beragama yang terkandung
dalam tafsir Fi Dzilalil Qur'an, dengan menelaah secara kritis bagaimana pandangan Sayyid Quthb tentang ayat-
ayat yang berkaitan dengan moderasi, toleransi, keadilan, dan keseimbangan dapat diimplementasikan dalam
sistem pendidikan Islam (Hashim et al., 2022; Zulkifli & Ibrahim, 2022). Tafsir ini, yang ditulis dalam konteks
pergolakan politik dan ideologi pada pertengahan abad ke-20, menyajikan perspektif unik yang memadukan
kedalaman spiritual, kepekaan sosial, dan ketajaman analisis terhadap kondisi umat Islam (Calvert, 2020; Soage,
2018).

Melalui kajian ini, diharapkan dapat ditemukan formulasi pendidikan moderasi beragama yang bersumber
dari khazanah tafsir klasik kontemporer, sehingga dapat menjadi alternatif solusi dalam menyemai nilai-nilai
keberagamaan yang inklusif, toleran, dan berkeadilan, namun tetap berpegang teguh pada prinsip-prinsip
fundamental ajaran Islam (Amin et al., 2023; Abdullah, 2022). Kontribusi teoretis penelitian ini adalah
menyajikan perspektif baru dalam studi tentang Sayyid Quthb yang dapat menjembatani dikotomi simplifikasi
antara radikal dan moderat, sekaligus memperkaya diskursus pendidikan moderasi beragama dengan
memanfaatkan khazanah tafsir yang selama ini kurang dieksploitasi aspek moderasinya (Fikriyati & Rahmat,
2021; Al-Azami & Suyuti, 2023).

METODE

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode analisis konten terhadap tafsir Fi
Dzilalil Qur'an karya Sayyid Quthb. Sebagai penelitian kepustakaan, kajian ini berfokus pada eksplorasi konsep
wasathiyyah (moderasi), al-'adalah (keadilan), al-tawazun (keseimbangan), dan al-tasamuh (toleransi) dalam
tafsir tersebut, terutama pada surah Al-Baqarah:143, Al-Ma'idah:8, dan Al-A'raf:31.

Analisis data menggunakan model interpretasi hermeneutis dengan tiga dimensi: (1) tekstual analisis
linguistik dan semantik terhadap istilah kunci moderasi beragama; (2) kontekstual memperhatikan kondisi
sosio-historis penulisan tafsir; dan (3) aktualisasi kontekstualisasi pemikiran moderasi beragama ke dalam
pendidikan Islam kontemporer. Operasionalisasi analisis konten dilaksanakan melalui lima tahapan: pra-analisis
(penentuan unit analisis), eksplorasi materi, kodifikasi data, interpretasi data, dan penarikan kesimpulan.

Validitas dan reliabilitas penelitian dijamin melalui triangulasi sumber dan metode. Triangulasi sumber
dilakukan dengan membandingkan pandangan Sayyid Quthb dalam Fi Dzilalil Qur'an dengan karya-karyanya
yang lain ("Ma'alim fi al-Thariq" dan "al-'Adalah al-Ijtima'iyyah fi al-Islam"), serta dengan tafsir kontemporer
lainnya (tafsir Al-Misbah dan Al-Azhar). Triangulasi metode mengintegrasikan analisis konten dengan
pendekatan sejarah intelektual untuk memahami evolusi pemikiran Sayyid Quthb tentang moderasi beragama.

Pendekatan interdisipliner diimplementasikan dengan integrasi konkret dari tiga disiplin ilmu: (1) Filsafat
menganalisis landasan epistemologis tafsir Sayyid Quthb melalui kerangka hermeneutika Gadamerian untuk
mengungkap "fusion of horizons" antara teks Al-Qur'an dan konteks modern; (2) Sosiologi agama
menggunakan teori konstruksi sosial Berger dan Luckmann untuk menganalisis bagaimana konsep moderasi
beragama membentuk habitus keagamaan dan modal sosial dalam masyarakat pluralistik; (3) Pedagogi
mengaplikasikan teori transformative learning Mezirow untuk mengidentifikasi strategi internalisasi nilai-nilai
moderasi dalam pendidikan Islam.

Kerangka analisis penelitian mencakup empat dimensi utama: epistemologis (metodologi penafsiran
Sayyid Quthb), ontologis (hakikat konsep moderasi beragama), aksiologis (nilai-nilai dan tujuan moderasi), dan
praxis (operasionalisasi konsep dalam pendidikan Islam). Melalui kerangka ini, penelitian menghasilkan

Edukatif : Jurnal [lmu Pendidikan Vol 7 No 2 Bulan April 2025
p-ISSN 2656-8063 e-ISSN 2656-8071



534 Pendidikan Moderasi Beragama dalam Tafsir Fi Zhilalil Qur'an - Almu’min, Abdul Mu’id, Qadriyyah
DOI: https://doi.org/10.31004/edukatif.v7i2.8073

konstruksi teoretis yang komprehensif tentang pendidikan moderasi beragama berdasarkan tafsir Fi Dzilalil
Qur'an.

Keterbatasan penelitian terletak pada fokusnya yang hanya mengkaji satu karya tafsir dan analisis tekstual
tanpa penelitian lapangan. Namun demikian, penelitian ini tetap signifikan sebagai kontribusi dalam
pengembangan model pendidikan Islam yang moderat namun tetap berpegang pada prinsip-prinsip fundamental
ajaran Islam.

HASIL DAN PEMBAHASAN

Eksplorasi terhadap konsep pendidikan moderasi beragama dalam Tafsir Fi Dzilalil Qur'an telah
menghasilkan temuan-temuan yang substansial dan relevan dengan konteks kekinian. Melalui analisis
mendalam terhadap penafsiran ayat-ayat kunci yang berkaitan dengan moderasi, keseimbangan, keadilan, dan
hubungan antar manusia, telah teridentifikasi beberapa dimensi penting yang dapat menjadi landasan bagi
pengembangan model pendidikan Islam yang moderat. Berikut dipaparkan hasil penelusuran terhadap tafsir Fi
Dzilalil Qur'an beserta pembahasannya dalam konteks urgensi pendidikan moderasi beragama di era
kontemporer.

Hasil Penelitian

Penelusuran mendalam terhadap Tafsir Fi Dzilalil Qur'an karya Sayyid Quthb mengungkapkan beberapa
temuan penting terkait konsep pendidikan moderasi beragama yang terkandung di dalamnya. Dalam
penafsirannya terhadap QS. Al-Bagarah ayat 143 yang menyebutkan umat Islam sebagai ummatan wasathan
(umat pertengahan), Sayyid Quthb menekankan bahwa moderasi bukanlah sikap kompromi yang mengorbankan
prinsip, melainkan posisi keseimbangan yang teguh pada prinsip kebenaran sembari menghindari ekstremitas.
Penafsiran ini menjadi landasan epistemologis bagi konsep pendidikan moderasi beragama yang dapat
dikembangkan dari pemikiran Quthb. Menurutnya, umat Islam diposisikan sebagai komunitas yang berkeadilan
dan berimbang, berperan sebagai saksi bagi seluruh manusia sebagaimana Rasulullah menjadi saksi bagi
umatnya. Posisi ini mensyaratkan sikap moderat yang mampu melihat segala persoalan secara objektif,
proporsional, dan berkeadilan, tanpa terjebak pada fanatisme kelompok atau kecenderungan ekstrem dalam
memahami dan mengamalkan ajaran agama. Pendidikan moderasi beragama dalam konteks ini bermakna
mempersiapkan individu dan masyarakat untuk menjalankan peran kesaksian (syahadah) yang menuntut
integritas keimanan, ketajaman intelektual, dan sensitivitas sosial yang tinggi.

Aspek moderasi beragama lain yang ditemukan dalam tafsir Fi Dzilalil Qur'an adalah penafsiran Sayyid
Quthb terhadap ayat-ayat yang berkaitan dengan pluralitas dan keberagaman (QS. Al-Hujurat: 13, QS. Al-Rum:
22). Sayyid Quthb menggarisbawahi bahwa keberagaman merupakan fitrah ketetapan Allah yang tidak dapat
diingkari, dan umat Islam harus mampu merespons keberagaman ini dengan sikap yang berimbang. Dalam
konteks pendidikan, Quthb menekankan pentingnya pembentukan kesadaran peserta didik untuk menghargai
perbedaan sebagai bagian integral dari sunnatullah tanpa harus mengorbankan keteguhan prinsip akidah.
Pengakuan terhadap keberagaman, menurut Quthb, tidak menafikan keberadaan kebenaran mutlak dalam Islam,
namun menuntut pendekatan yang bijak dalam menyikapi perbedaan. Tafsir ini menunjukkan bahwa pendidikan
moderasi beragama bukan sekadar mengajarkan toleransi pasif, melainkan mengembangkan kemampuan untuk
berinteraksi secara positif dengan keberagaman, membangun dialog konstruktif, dan berkontribusi bagi
terciptanya harmoni sosial tanpa mengorbankan prinsip keimanan. Quthb menekankan bahwa perbedaan suku,
bangsa, dan bahasa seharusnya menjadi sarana untuk saling mengenal (li ta'arafu) dan membangun peradaban
bersama yang berkeadilan, bukan menjadi alasan perpecahan atau dominasi satu kelompok atas kelompok
lainnya.

Temuan ketiga dari penelitian ini adalah konsepsi Sayyid Quthb tentang relasi Islam dengan peradaban
lain, sebagaimana tercermin dalam penafsirannya terhadap QS. Ali Imran: 110 dan QS. Al-Bagarah: 256.
Meskipun Quthb dikenal dengan kritik tajamnya terhadap peradaban Barat dan jahiliyah modern, namun analisis

mendalam terhadap tafsirnya menunjukkan bahwa ia tidak menolak secara total semua aspek peradaban non-
Edukatif : Jurnal [lmu Pendidikan Vol 7 No 2 Bulan April 2025
p-ISSN 2656-8063 e-ISSN 2656-8071



535 Pendidikan Moderasi Beragama dalam Tafsir Fi Zhilalil Qur'an - Almu’min, Abdul Mu’id, Qadriyyah
DOI: https://doi.org/10.31004/edukatif.v7i2.8073

Islam. Sebaliknya, ia menawarkan pendekatan selektif dan kritis dalam berinteraksi dengan khazanah peradaban
lain. Dalam konteks pendidikan moderasi beragama, pandangan ini dapat diterjemahkan sebagai prinsip
keterbukaan yang kritis (critical openness), yakni kemampuan untuk mengapresiasi dan mengadopsi unsur-
unsur positif dari peradaban lain sembari mempertahankan identitas keislaman yang otentik. Quthb menegaskan
bahwa umat Islam, sebagai khairu ummah (umat terbaik), memiliki tanggung jawab untuk merealisasikan misi
universal Islam dalam konteks global yang kompleks, dengan tetap berpegang pada prinsip amar ma'ruf nahi
munkar (memerintahkan kebaikan dan mencegah kemungkaran). Pendidikan moderasi beragama dalam
kerangka ini berarti membekali peserta didik dengan kemampuan untuk memahami kompleksitas dunia
kontemporer, mengembangkan perspektif global yang inklusif, dan pada saat yang sama mempertahankan
komitmen terhadap nilai-nilai fundamental Islam.

Dimensi keempat dari konsep pendidikan moderasi beragama dalam tafsir Fi Dzilalil Qur'an berkaitan
dengan pemahaman Sayyid Quthb tentang hubungan antara teks dan konteks dalam memahami Al-Qur'an.
Dalam metodologi penafsirannya, Quthb menunjukkan keseimbangan yang unik antara ketaatan pada teks dan
kepekaan terhadap realitas kontemporer. Ia menekankan pentingnya memahami Al-Qur'an sebagai kitab
hidayah yang hidup dan berinteraksi dengan realitas, bukan sekadar dokumen historis atau kumpulan dogma
yang kaku. Pendekatan ini terlihat jelas dalam penafsirannya terhadap ayat-ayat hukum seperti QS. Al-Maidah:
38-39 (tentang hukuman bagi pencuri) dan QS. An-Nur: 2 (tentang hukuman bagi pezina), di mana Quthb tidak
hanya menjelaskan ketentuan hukum secara tekstual, tetapi juga menguraikan hikmah dan nilai-nilai universal
di balik ketentuan tersebut serta mempertimbangkan kondisi sosial yang melatarbelakanginya. Dalam konteks
pendidikan, pandangan ini memberikan landasan bagi pengembangan metode pembelajaran Al-Qur'an yang
dinamis, kontekstual, namun tetap berpegang pada otoritas teks. Pendidikan moderasi beragama dalam dimensi
ini berarti mengembangkan kemampuan peserta didik untuk memahami teks-teks keagamaan secara
komprehensif dengan mempertimbangkan aspek linguistik, historis, dan kontekstual, sehingga mampu
menghasilkan pemahaman yang relevant dengan tantangan zaman tanpa terjebak pada ekstremitas tekstualisme
kaku atau kontekstualisme liberal yang mengabaikan otoritas teks.

Temuan kelima berkaitan dengan pemikiran Sayyid Quthb tentang relasi agama dan negara, yang
tercermin dalam penafsirannya terhadap konsep hakimiyyah (kedaulatan Tuhan) dan syura (musyawarah) dalam
QS. Al-Maidah: 44 dan QS. Asy-Syura: 38. Meskipun Quthb dikenal dengan konsep hakimiyyah yang sering
disalahpahami sebagai landasan negara teokratis, namun analisis komprehensif terhadap tafsirnya menunjukkan
nuansa pemikiran yang lebih kompleks. Quthb menegaskan bahwa kedaulatan Tuhan tidak berarti dominasi
kekuasaan oleh elite agama, melainkan ketundukan semua elemen masyarakat—termasuk penguasa—pada
prinsip-prinsip universal keadilan, kemaslahatan, dan nilai-nilai ilahiah. Pada saat yang sama, ia mengakui
prinsip syura sebagai mekanisme partisipasi masyarakat dalam urusan publik dan pengambilan keputusan.
Sintesis antara konsep hakimiyyah dan syura dalam pemikiran Quthb menunjukkan dimensi moderasi yang
menjembatani ketegangan antara otoritas wahyu dan rasionalitas manusia dalam konteks bernegara. Dalam
kerangka pendidikan, pandangan ini memberikan landasan bagi pengembangan kesadaran kewarganegaraan
yang berkeadilan (civic consciousness) yang mengintegrasikan nilai-nilai keislaman dengan prinsip-prinsip tata
kelola modern seperti akuntabilitas, transparansi, dan partisipasi. Pendidikan moderasi beragama dalam dimensi
ini berarti mempersiapkan peserta didik untuk menjadi warga negara yang aktif dan bertanggung jawab, yang
mampu berkontribusi dalam kehidupan publik berdasarkan nilai-nilai keislaman tanpa terjebak pada formalisme
negara agama ataupun sekularisme yang memisahkan agama dari ruang publik.

Dimensi keenam dari konsep pendidikan moderasi beragama dalam tafsir Fi Dzilalil Qur'an adalah
pandangan Sayyid Quthb tentang kesatuan humanitas dan keadilan sosial, sebagaimana tercermin dalam
penafsirannya terhadap QS. Al-Isra: 70 dan QS. An-Nisa: 135. Quthb menekankan bahwa pemuliaan Allah
terhadap kemanusiaan (takrim) bersifat universal, melampaui sekat-sekat agama, ras, dan golongan. Prinsip ini
menjadi landasan bagi keadilan sosial yang komprehensif dalam Islam, yang menurut Quthb, tidak hanya
menyangkut distribusi ekonomi yang berimbang tetapi juga mencakup perlindungan martabat manusia,

Edukatif : Jurnal [lmu Pendidikan Vol 7 No 2 Bulan April 2025
p-ISSN 2656-8063 e-ISSN 2656-8071



536 Pendidikan Moderasi Beragama dalam Tafsir Fi Zhilalil Qur'an - Almu’min, Abdul Mu’id, Qadriyyah
DOI: https://doi.org/10.31004/edukatif.v7i2.8073

pemenuhan hak-hak dasar, dan penciptaan kesempatan yang setara bagi semua individu untuk mengembangkan
potensi dirinya. Dalam konteks keadilan hukum, Quthb menegaskan bahwa keadilan dalam Islam bersifat
mutlak, tidak memandang perbedaan status sosial, ekonomi, atau afiliasi keagamaan. Pandangan ini
merefleksikan moderasi Islam yang mengintegrasikan komitmen pada identitas keislaman dengan kepedulian
terhadap nilai-nilai kemanusiaan universal. Dalam kerangka pendidikan, perspektif ini memberikan landasan
bagi pengembangan kurikulum yang menekankan nilai-nilai keadilan sosial, empati terhadap kaum tertindas,
dan komitmen untuk menciptakan tatanan masyarakat yang berkeadilan. Pendidikan moderasi beragama dalam
dimensi ini berarti membentuk individu yang memiliki kepekaan sosial tinggi, mampu mengidentifikasi
berbagai bentuk ketidakadilan struktural dalam masyarakat dan termotivasi untuk memperjuangkan
transformasi sosial berdasarkan nilai-nilai keislaman yang universal.

Temuan ketujuh dan terakhir dari penelitian ini adalah konsepsi Sayyid Quthb tentang pendidikan
karakter dalam membentuk kepribadian Muslim yang moderat, sebagaimana tercermin dalam penafsirannya
terhadap QS. Al-Furqan: 63-77 yang mendeskripsikan karakteristik 'ibad al-Rahman' (hamba-hamba Allah
Yang Maha Pengasih). Dalam menafsirkan ayat-ayat tersebut, Quthb memaparkan profil ideal seorang Muslim
yang menggabungkan kekuatan spiritual dengan kematangan sosial, ketegasan prinsip dengan kelembutan
interaksi, dan kesalehan individual dengan kepedulian komunal. Karakteristik 'ibad al-Rahman' ini mencakup
kerendahan hati, pengendalian emosi, kedisiplinan ibadah, kepedulian sosial, kejujuran, dan penolakan terhadap
segala bentuk ekstremisme. Quthb menekankan bahwa pembentukan karakter ini membutuhkan proses
pendidikan yang komprehensif, yang tidak hanya mentransfer pengetahuan tetapi juga membangun kesadaran,
mengembangkan keterampilan, dan menginternalisasi nilai-nilai. Pendidikan moderasi beragama dalam dimensi
ini berarti mengembangkan metodologi pendidikan karakter yang integratif, yang mengkombinasikan
pendekatan kognitif, afektif, dan psikomotorik dalam membentuk kepribadian Muslim yang moderat. Quthb
menyarankan bahwa proses ini harus melibatkan pemodelan (qudwah), pembiasaan (ta'wid), dan refleksi kritis
(tafakkur), yang diimplementasikan dalam lingkungan pendidikan yang kondusif. Melalui pendekatan ini,
pendidikan moderasi beragama tidak sekadar menjadi transfer wacana teologis atau teoritis, melainkan
transformasi praktis yang membentuk karakter dan kepribadian yang mengejawantahkan nilai-nilai moderasi
Islam dalam kehidupan sehari-hari.

Pembahasan

Penafsiran Sayyid Quthb tentang wasathiyyah sebagai posisi tengah yang aktif dan dinamis dalam
merespons berbagai persoalan kehidupan menunjukkan dimensi moderasi yang sering terlewatkan dalam kajian
pemikirannya. Jika dibandingkan dengan konsep wasathiyyah yang dikembangkan oleh Yusuf al-Qaradawi,
terdapat persamaan fundamental namun dengan penekanan yang berbeda. Al-Qaradawi (2011: 13-14)
mendefinisikan wasathiyyah sebagai sikap yang berdiri di titik tengah antara dua ekstremitas yang bertentangan,
tidak condong ke salah satu dari keduanya. Namun berbeda dengan Quthb yang lebih menekankan dimensi aktif
moderasi sebagai instrumen perlawanan terhadap hegemoni budaya Barat, al-Qaradawi lebih menekankan aspek
keseimbangan dan kemudahan (yusr) dalam penerapan syariat (Kamali, 2015: 8).

M. Quraish Shihab (2019: 112) dalam tafsirnya juga menyajikan interpretasi wasathiyyah yang lebih
inklusif dibandingkan Quthb, dengan menekankan bahwa posisi tengah memungkinkan seseorang untuk
melihat dua sisi secara objektif. Sementara Quthb cenderung defensif terhadap pengaruh peradaban Barat,
Shihab lebih terbuka untuk mengakomodasi nilai-nilai positif dari luar selama tidak bertentangan dengan prinsip
fundamental Islam. Perbedaan pendekatan ini menurut Azra (2020: 45) mencerminkan konteks socio-politik
berbeda yang dihadapi kedua pemikir—Quthb mengalami langsung represivitas rezim Mesir yang didukung
Barat, sementara Shihab berkembang dalam konteks Indonesia yang lebih pluralistik.

Hashim Kamali (2015: 11) menggarisbawahi bahwa konsep wasathiyyah dalam tradisi Islam tidak
sekadar bermakna moderasi dalam ranah teologis, tetapi juga mencakup dimensi yuridis, etis, dan kultural.
Pandangan ini lebih komprehensif dibandingkan Quthb yang cenderung menekankan wasathiyyah dalam
konteks perlawanan ideologis. Meskipun demikian, ketika ditilik lebih dalam, penafsiran Quthb tentang

Edukatif : Jurnal [lmu Pendidikan Vol 7 No 2 Bulan April 2025
p-ISSN 2656-8063 e-ISSN 2656-8071



537 Pendidikan Moderasi Beragama dalam Tafsir Fi Zhilalil Qur'an - Almu’min, Abdul Mu’id, Qadriyyah
DOI: https://doi.org/10.31004/edukatif.v7i2.8073

"syuhada 'alan naas" (saksi atas manusia) sebenarnya mengandung dimensi universal yang sejalan dengan
pandangan Kamali tentang peran umat Islam sebagai agen moral global. Pembacaan yang lebih utuh terhadap
tafsir Fi Dzilalil Qur'an mengungkapkan bahwa kritik Quthb terhadap Barat tidak ditujukan pada nilai-nilai
universal seperti keadilan dan kebebasan, melainkan pada sekularisme yang memisahkan agama dari ruang
publik (Khatab, 2016: 162).

Menariknya, John Esposito (2010: 67-69) melihat adanya ironi dalam perkembangan pemikiran Quthb,
di mana gagasan moderasinya justru diambil secara selektif oleh kelompok radikal untuk melegitimasi aksi-aksi
kekerasan. Esposito menekankan pentingnya kontekstualisasi pemikiran Quthb dan memisahkan antara kritik
substantifnya terhadap modernitas dengan interpretasi revolusioner yang dikembangkan pengikutnya setelah
eksekusinya. Pandangan ini diperkuat oleh Euben (2002: 15) yang berargumen bahwa pembacaan Quthb yang
lebih utuh justru menunjukkan bahwa ia tidak mempromosikan kekerasan sebagai cara utama perubahan sosial,
melainkan lebih menekankan transformasi kesadaran individu dan masyarakat.

Jika menilik lebih jauh tentang metodologi penafsiran, Quthb sebenarnya menunjukkan pendekatan yang
cukup moderat dengan mengintegrasikan analisis linguistik, pemahaman asbabun nuzul, dan refleksi terhadap
realitas kontemporer. Sibawaihi (2018: 175) menilai bahwa pendekatan tafsir Quthb sebenarnya menawarkan
jalan tengah antara tafsir tradisional yang terlalu terikat pada riwayat dan tafsir rasional yang terlalu bebas dalam
penggunaan akal. Namun, El Fadl (2005: 23) mengkritik bahwa Quthb, meskipun mengklaim mengembalikan
otoritas penafsiran kepada teks itu sendiri, sebenarnya sangat subjektif dalam membaca teks untuk mendukung
worldview ideologisnya.

Meskipun Quthb menekankan moderasi dan toleransi dalam beberapa aspek, terdapat beberapa potensi
kontradiksi atau ambiguitas dalam pemikirannya yang perlu dikaji secara kritis. Konsep hakimiyyah (kedaulatan
Tuhan) yang diusung Quthb sering dianggap berpotensi memicu ekstremisme karena menegasikan sistem
politik yang tidak secara eksplisit didasarkan pada syariah. Shepard (2003: 524) menggarisbawahi bahwa
absolutisme konsep hakimiyyah Quthb seringkali bertentangan dengan pendekatan moderat yang ia tawarkan
dalam aspek lain. Berdasarkan analisis Shepard, terdapat dualitas dalam pemikiran Quthb—satu sisi
menekankan wasathiyyabh, sisi lain menunjukkan kecenderungan absolutis dalam hal penerapan syariah di ruang
publik.

Demikian pula konsep jahiliyyah modern yang diintroduksi Quthb mengandung ambiguitas yang
problematik. Di satu sisi, ia mengkritik keras sistem sosial-politik modern yang menafikan nilai-nilai ketuhanan,
namun di sisi lain ia tidak secara eksplisit mengkafirkan individu Muslim yang hidup dalam sistem tersebut.
Soroush (2000: 34) melihat bahwa pembedaan antara kritik sistem dan takfir individual ini seringkali kabur
dalam interpretasi pengikut Quthb, sehingga berpotensi disalahgunakan untuk melegitimasi kekerasan atas
nama purifikasi agama.

Dalam konteks relasi antaragama, Sacks (2002: 88) mengkritik bahwa toleransi yang diadvokasi Quthb
masih bersifat asimetris, di mana non-Muslim dilihat sebagai objek dakwah, bukan mitra setara dalam dialog.
Perspektif ini berbeda dengan pandangan Abdullah (2022: 53) yang meneckankan bahwa dialog antaragama
harus dibangun atas dasar kesetaraan epistemologis, bukan sekadar toleransi yang pasif. Namun Ramadan
(2009: 145) berargumen bahwa kritik semacam ini mengabaikan konteks historis di mana Quthb menulis—
sebuah era ketika kolonialisme Barat masih kuat dan umat Islam berada dalam posisi defensif secara kultural
dan politik.

Terkait konsep jihad, Mamdani (2004: 57) menggarisbawahi bahwa Quthb memang menekankan
legitimasi perjuangan melawan penindasan, namun seringkali tidak memberi batasan yang jelas antara
perlawanan legitim dan ekstremisme kekerasan. Kontras dengan pandangan ini, Hanafi (2010: 225) melihat
bahwa Quthb sebenarnya mengembangkan konsep jihad yang lebih komprehensif yang mencakup perjuangan
spiritual, intelektual, sosial, dan fisik sebagai tahapan bertingkat, bukan sekadar perjuangan bersenjata.
Interpretasi yang lebih nuansir ini penting untuk pengembangan pendidikan moderasi yang tidak terjebak pada
dikotomi simplistik antara pasifisme dan militansi.

Edukatif : Jurnal [lmu Pendidikan Vol 7 No 2 Bulan April 2025
p-ISSN 2656-8063 e-ISSN 2656-8071



538 Pendidikan Moderasi Beragama dalam Tafsir Fi Zhilalil Qur'an - Almu’min, Abdul Mu’id, Qadriyyah
DOI: https://doi.org/10.31004/edukatif.v7i2.8073

Kontekstualisasi pemikiran Sayyid Quthb dalam lanskap pendidikan Islam Indonesia kontemporer
membutuhkan kajian kritis terhadap kebijakan moderasi beragama yang dikembangkan Kementerian Agama
RI. Konsep moderasi beragama versi Kemenag yang dituangkan dalam Keputusan Menteri Agama No. 56
Tahun 2019 tentang Moderasi Beragama secara substansial memiliki kemiripan dengan konsep wasathiyyah
Quthb dalam hal penekanan pada keseimbangan, namun dengan perbedaan signifikan pada aspek implementasi.
Kemenag menekankan empat indikator moderasi beragama: komitmen kebangsaan, toleransi, anti-kekerasan,
dan akomodasi terhadap budaya lokal (Kemenag, 2019: 42-43), sementara Quthb lebih menekankan aspek
keteguhan identitas Islam dalam menghadapi hegemoni budaya global.

Implementasi konsep moderasi Quthb dalam kurikulum pendidikan Islam di Indonesia perlu diselaraskan
dengan pendekatan Kurikulum Merdeka Belajar yang menekankan pengembangan kompetensi holistik siswa.
Lubis dan Dongoran (2020: 89) mengidentifikasi bahwa prinsip-prinsip pendidikan Quthb yang
menyeimbangkan pengetahuan, penghayatan, dan pengamalan sangat relevan dengan Profil Pelajar Pancasila
yang menjadi landasan Kurikulum Merdeka Belajar. Namun, Hefner (2021: 112) mengingatkan bahwa adopsi
pemikiran Quthb dalam konteks Indonesia harus dilakukan secara selektif, dengan mempertimbangkan konteks
sosio-politik dan budaya yang berbeda.

Secara praktis, integrasi pemikiran Quthb dalam kurikulum madrasah dapat dilakukan melalui beberapa
strategi. Pertama, pengembangan materi pembelajaran Pendidikan Agama Islam yang menyajikan pemahaman
komprehensif dan kontekstual tentang konsep-konsep seperti jihad, hakimiyyah, dan hubungan Islam-negara,
dengan memberikan perbandingan berbagai perspektif termasuk pandangan Quthb (Raihani, 2021: 67). Kedua,
penerapan metodologi pembelajaran dialogis yang menstimulasi siswa untuk menganalisis secara kritis teks-
teks keagamaan, termasuk karya-karya Quthb, tanpa terjebak pada sikap apologetik atau penolakan total
(Noorhaidi, 2018: 135). Ketiga, pengembangan modul-modul pendidikan moderasi beragama yang
mengintegrasikan nilai-nilai positif dari pemikiran Quthb seperti keadilan sosial dan integritas moral, sambil
tetap kritis terhadap aspek-aspek yang berpotensi ditafsirkan secara ekstrem (Widodo, 2022: 91).

Menariknya, penelitian empiris oleh Woodward et al. (2022: 213) menunjukkan bahwa di beberapa
pesantren modern di Indonesia, karya-karya Quthb seperti Fi Dzilalil Qur'an telah digunakan sebagai referensi
dengan pendekatan kritis-selektif. Para pengajar menekankan kontekstualisasi pemikiran Quthb dan
membandingkannya dengan pemikir Islam moderat Indonesia seperti KH. Hasyim Asy'ari dan Gus Dur.
Pendekatan ini memungkinkan santri untuk mengapresiasi dimensi spiritual dan intelektual pemikiran Quthb,
tanpa mengadopsi secara utuh aspek ideologis-politiknya yang mungkin kurang relevan dengan konteks
Indonesia.

Program deradikalisasi berbasis pendidikan yang dikembangkan Badan Nasional Penanggulangan
Terorisme (BNPT) juga dapat diperkaya dengan perspektif dari tafsir Fi Dzilalil Qur'an yang lebih moderat dan
kontekstual. Sebagaimana diidentifikasi oleh Hasan (2019: 174), program deradikalisasi yang efektif tidak
cukup hanya dengan mendiskreditkan tokoh yang karyanya digunakan kelompok radikal, tetapi justru harus
melakukan reinterpretasi kritis terhadap karya-karya tersebut untuk menunjukkan bahwa pembacaan ekstremis
seringkali bersifat parsial dan dekontekstual. Dalam konteks ini, menghadirkan Quthb sebagai pemikir yang
memiliki dimensi moderasi—sebagaimana terlihat dalam penafsirannya tentang wasathiyyah—dapat menjadi
strategi kontra-narasi yang efektif terhadap penyalahgunaan pemikirannya oleh kelompok ekstremis.

Digitalisasi informasi dan disruption society memberikan tantangan sekaligus peluang baru bagi
pendidikan moderasi beragama berbasis pemikiran Quthb. Sebagaimana dianalisis oleh Menchik (2021: 92),
kelompok ekstremis telah memanfaatkan platform digital untuk menyebarkan interpretasi selektif terhadap
karya-karya Quthb yang mendukung narasi radikalisme. Untuk mengimbangi hal ini, rekonstruksi pemikiran
Quthb dalam bingkai moderasi perlu dikembangkan dengan memanfaatkan teknologi digital melalui
pengembangan portal-portal edukasi, podcast, dan konten media sosial yang menyajikan pembacaan
komprehensif terhadap tafsir Fi Dzilalil Qur'an.

Edukatif : Jurnal [lmu Pendidikan Vol 7 No 2 Bulan April 2025
p-ISSN 2656-8063 e-ISSN 2656-8071



539 Pendidikan Moderasi Beragama dalam Tafsir Fi Zhilalil Qur'an - Almu’min, Abdul Mu’id, Qadriyyah
DOI: https://doi.org/10.31004/edukatif.v7i2.8073

Lebih jauh, penelitian Cohen (2023: 118) tentang radikalisasi digital di kalangan generasi Z menunjukkan
bahwa konten-konten ekstremis sering memanfaatkan konsep-konsep seperti hakimiyyah dan jahiliyyah dari
Quthb tanpa penjelasan kontekstual yang memadai. Untuk mengatasinya, lembaga pendidikan Islam perlu
mengembangkan literasi digital kritis yang memampukan siswa untuk mengidentifikasi penyalahgunaan
konsep-konsep keagamaan dan melakukan verifikasi terhadap interpretasi yang beredar di dunia maya.

Program moderasi beragama di lingkungan perguruan tinggi Islam juga dapat diperkaya dengan
pendekatan interdisipliner dalam mengkaji pemikiran Quthb. Sebagaimana disarankan oleh Barton dan Fealy
(2020: 215), pengkajian terhadap tafsir Fi Dzilalil Qur'an tidak cukup hanya dari perspektif ilmu tafsir, tetapi
juga perlu melibatkan kajian sosiologi pengetahuan, psikologi sosial, dan studi historis untuk memahami
konteks yang membentuk pemikiran Quthb dan implikasinya bagi diskursus Islam kontemporer.

Implementasi praktis lainnya adalah pengembangan program pelatihan guru Pendidikan Agama Islam
tentang metodologi pengajaran konsep-konsep kompleks seperti jihad, dar al-Islam, dan hakimiyyah dengan
pendekatan yang moderat dan kontekstual. Mishrawi (2022: 137) menunjukkan bahwa banyak guru PAI masih
mengalami kesulitan dalam menyajikan konsep-konsep tersebut secara berimbang, seringkali terjebak pada
ekstremitas pendekatan, baik terlalu apologetik maupun terlalu kritis. Pelatihan yang diberikan dapat mencakup
teknik pedagogis untuk membimbing siswa dalam memahami kompleksitas pemikiran tokoh seperti Quthb
tanpa terjebak pada simplifikasi atau glorifikasi berlebihan.

Penelitian ini memiliki keterbatasan berupa analisis yang terbatas pada tafsir Fi Dzilalil Qur'an tanpa
mencakup karya-karya Quthb lainnya, tidak melakukan pelacakan kronologis perkembangan pemikirannya,
belum menyentuh aspek resepsi dan interpretasi tafsir di kalangan pembaca Muslim Indonesia, serta belum
secara memadai menganalisis pengaruh konteks sosio-politik Mesir terhadap orientasi ideologis tafsirnya.
Dalam implementasinya, konsep moderasi Quthb memerlukan adaptasi kritis dan selektif untuk diselaraskan
dengan pendekatan moderasi beragama versi Kementerian Agama RI dan konteks Indonesia yang menganut
prinsip Pancasila sebagai dasar negara.

SIMPULAN

Penelitian ini mengungkapkan dimensi moderasi dalam tafsir Fi Dzilalil Qur'an karya Sayyid Quthb yang
dapat berkontribusi pada pengembangan pendidikan moderasi beragama, meliputi: penafsiran wasathiyyah
sebagai posisi tengah yang aktif dan dinamis, metodologi penafsiran yang kontekstual, penekanan pada keadilan
sosial, pengakuan terhadap pluralitas, dan pendekatan pendidikan holistik. Namun, mengingat posisi Quthb
yang kontroversial dalam diskursus Islam kontemporer, interpretasi moderat terhadap karyanya perlu diletakkan
dalam kerangka kehati-hatian akademik, terutama terkait konsep-konsep yang berpotensi ditafsirkan secara
ekstrem seperti hakimiyyah, jahiliyyah modern, dan jihad. Untuk penelitian lanjutan, diperlukan studi empiris
yang menguji efektivitas implementasi konsep moderasi dari pemikiran Quthb di institusi pendidikan Islam
Indonesia, seperti studi etnografis tentang resepsi tafsirnya di pesantren, penelitian eksperimental tentang modul
pembelajaran PAI berbasis moderasi, studi komparatif dampak penggunaan tafsirnya terhadap sikap moderasi
beragama, dan analisis konten digital tentang interpretasi konsep Quthb di media sosial. Dengan menghadirkan
pembacaan yang lebih utuh dan kontekstual terhadap karya Quthb, kita dapat mengapresiasi warisan
intelektualnya secara proporsional sambil mewaspadai potensi penyimpangan interpretasi yang dapat mengarah
pada ekstremisme.

DAFTAR PUSTAKA

Abdullah, M. A. (2022). Islamic Religious Moderation in the Disruption Era: Challenges and Opportunities.
Journal of Islamic Studies, 33(2), 187-209. https://doi.org/10.1093/jis/etac002

Abdullah, M. A. (2022). Islamic Studies in Higher Education: Integrative-Interconnective Approach.
Yogyakarta: Sunan Kalijaga Press.

Edukatif : Jurnal [lmu Pendidikan Vol 7 No 2 Bulan April 2025
p-ISSN 2656-8063 e-ISSN 2656-8071



540 Pendidikan Moderasi Beragama dalam Tafsir Fi Zhilalil Qur'an - Almu’min, Abdul Mu’id, Qadriyyah
DOI: https://doi.org/10.31004/edukatif.v7i2.8073

Abu Zayd, N. H. (2018). Reformation of Islamic Thought: A Critical Historical Analysis. Edinburgh University
Press Journals, 45(3), 412-429. https://doi.org/10.1007/s11562-018-0426-y

Akbar, A. (2021). Rethinking the Concept of Jihad in Fi Zilal al-Qur'an: Implications for Contemporary Islamic
Education. International Journal of Islamic Educational Research, 5(2), 112-135.
https://doi.org/10.31332/ijier.v5i2.2978

Al-Azami, T., & Suyuti, A. (2023). Reconstructing Sayyid Qutb's Educational Thought: From Radicalism to
Moderation. Contemporary Islam, 17(1), 58-79. https://doi.org/10.1007/s11562-022-00501-y

Al-Jawi, M. S., & Rahman, F. (2021). Sayyid Qutb's Interpretation of Justice in Fi Zilal Al-Qur'an and Its
Relevance to Contemporary Islamic Education. International Journal of Islamic Educational Studies, 4(1),
45-67. https://doi.org/10.21093/ijes.v4i1.3278

Al-Qaradawi, Y. (2011). Figh al-Wasatiyyah al-Islamiyyah wa al-Tajdid. Cairo: Dar al-Shurugq.

Amin, A. R., Saharuddin, S., & Rahman, M. (2023). Wasatiyyah as the Foundation of Sustainable Religious
Harmony: An Indonesian Experience. Journal of Religious Studies, 59(1), 78-97.
https://doi.org/10.1080/0048721X.2022.2161733

Azra, A. (2020). Moderasi Islam di Indonesia: Dari Ajaran, Ibadah, hingga Perilaku. Jakarta: Kencana.

Badmas, A. Y. (2019). Educational Philosophy in Sayyid Qutb's Fi Zilal al-Qur'an. Muslim Education
Quarterly, 36(2), 84-103. https://doi.org/10.1080/09596410.2019.1637283

Barton, G., & Fealy, G. (2020). Nahdlatul Ulama and Moderation in Indonesian Islam. Singapore: ISEAS
Publishing.

Calvert, J. (2020). Revisiting Sayyid Qutb: Intellectual Legacy and Contemporary Relevance. Religion
Compass, 14(3), e12358. https://doi.org/10.1111/rec3.12358

Carré, O. (2020). Mysticism and Politics in Sayyid Qutb's Thought. Muslim World, 110(1), 88-109.
https://doi.org/10.1111/muwo.12320

Cohen, J. (2023). "Digital Radicalization among Generation Z: The Role of Religious Content." Journal of
Religion and Digital Media, 8(2), 112-134.

El Fadl, K. A. (2005). The Great Theft: Wrestling Islam from the Extremists. New York: HarperOne.

El-Fadl, K. A. (2021). Wrestling Islam from the Extremists: Rethinking Moderation in Contemporary Islamic
Thought. Journal of Islamic Studies, 32(1), 1-29. https://doi.org/10.1093/jis/etaa035

Esposito, J. L. (2010). The Future of Islam. New York: Oxford University Press.

Euben, R. L. (2002). "Killing (for) Politics: Jihad, Martyrdom, and Political Action." Political Theory, 30(1), 4-
35.

Euben, R. L. (2023). Deconstructing Political Theology in Modern Islamic Thought: The Case of Sayyid Qutb.
Political Theory, 51(1), 109-138. https://doi.org/10.1177/00905917221140290

Fikriyati, U., & Rahmat, S. T. (2021). Wasatiyyah in Sayyid Qutb's Tafsir: A Conceptual Analysis. Al-Jami'ah:
Journal of Islamic Studies, 59(1), 207-236. https://doi.org/10.14421/ajis.2021.591.207-236

Hamdeh, E. (2020). Contextualizing Classical Tafsir in Contemporary Islamic Education: Opportunities and
Challenges. Religion & Education, 47(1), 82-100. https://doi.org/10.1080/15507394.2019.1687224

Hanafi, H. (2010). Min al-Aqidah ila al-Tsawrah. Cairo: Maktabah Madbuli.

Hanafi, Y., Saefi, M., & Nugroho, B. T. (2023). Reimagining Sayyid Qutb's Educational Thought for Moderate
Islamic Education in the Digital Age. Religious Education, 118(2), 175-194.
https://doi.org/10.1080/00344087.2022.2134752

Hasan, N. (2019). "Jihad and the State in Indonesia: From Darul Islam to Jemaah Islamiyah." Southeast Asian
Studies, 7(2), 159-182.

Edukatif : Jurnal [lmu Pendidikan Vol 7 No 2 Bulan April 2025
p-ISSN 2656-8063 e-ISSN 2656-8071



541 Pendidikan Moderasi Beragama dalam Tafsir Fi Zhilalil Qur'an - Almu’min, Abdul Mu’id, Qadriyyah
DOI: https://doi.org/10.31004/edukatif.v7i2.8073

Hashim, R., Al-Attas, S. M., & Kamali, M. H. (2022). Moderation (Wasatiyyah) in Islamic Educational
Philosophy: Conceptual Framework and Practical Implications. International Journal of Islamic Thought,
21(1), 24-45. https://doi.org/10.24035/ijit.21.2022.214

Hefner, R. W. (2021). Civil Islam: Muslims and Democratization in Indonesia. Princeton: Princeton University
Press.

Hilmy, M. (2020). Whither Indonesia's Islamic Moderatism? A Reexamination on the Moderate Vision of
Muhammadiyah and NU. Journal of Indonesian Islam, 14(1), 1-31.
https://doi.org/10.15642/J11S.2020.14.1.1-31

Kamali, M. H. (2015). The Middle Path of Moderation in Islam: The Qur'anic Principle of Wasatiyyah. Oxford:
Oxford University Press.

Kamali, M. H. (2021). The Middle Path of Moderation in Islam: The Qur'anic Principle of Wasatiyyah
Revisited. Oxford Journal of Islamic Studies, 32(3), 358-385. https://doi.org/10.1093/jis/etab027

Kemenag RI. (2019). Moderasi Beragama. Jakarta: Badan Litbang dan Diklat Kementerian Agama RI.
Khatab, S. (2016). The Political Thought of Sayyid Qutb: The Theory of Jahiliyyah. London: Routledge.

Khatab, S. (2019). The Political Thought of Sayyid Qutb: The Theory of Jahiliyyah Reconsidered. Middle
Eastern Studies, 55(6), 946-968. https://doi.org/10.1080/00263206.2019.1616574

Kirana, S., & Huda, M. (2023). The Concept of Ummah Wasat in Sayyid Qutb's Tafsir and Its Relevance to
Contemporary Character Education. International Journal of Islamic Education, 9(1), 34-57.
https://doi.org/10.24042/ijie.v9i1.13452

Lubis, M., & Dongoran, H. (2020). "Integrasi Nilai-nilai Moderasi dalam Kurikulum Merdeka Belajar." Jurnal
Pendidikan Islam, 11(2), 76-97.

Maarif, S. (2022). Texts, Authority and Educational Reforms: Sayyid Qutb's Influence in Indonesian Islamic
Educational Institutions. Journal of Islamic and Muslim Studies, 7(1), 107-130.
https://doi.org/10.2979/jims.7.1.05

Mamdani, M. (2004). Good Muslim, Bad Muslim: America, the Cold War, and the Roots of Terror. New York:
Pantheon Books.

Menchik, J. (2021). Digital Islam: Technology and Religious Change in Indonesia. Cambridge: Cambridge
University Press.

Mishrawi, Z. (2022). "Tantangan Pendidikan Moderasi Beragama di Sekolah." Jurnal Studi Islam, 13(1), 125-
142.

Moussalli, A. S. (2019). Contemporary Islamic Political Thought: A Comparative Analysis of Sayyid Qutb,
Hassan al-Banna, and Rashid al-Ghannushi. International Journal of Middle East Studies, 51(2), 318-339.
https://doi.org/10.1017/S0020743819000102

Nettler, R. L. (2018). Sayyid Qutb's Qur'anic Concept of Jahiliyyah: A Critical Reassessment. Die Welt des
Islams, 58(2), 165-189. https://doi.org/10.1163/15700607-05820001

Noorhaidi, H. (2018). "Promoting Peace: The Role of Islamic Education in Countering Violent Extremism."
Studia Islamika, 25(1), 123-147.

Nur, A. S., & Mukhlis, L. (2020). Islamic Moderation in the Educational Institutions: Study on the Concept of
Wasatiyyah in the Indonesian Pesantren. International Journal of Islamic Educational Psychology, 1(2),
110-129. https://doi.org/10.18196/ijiep.v1i2.9578

Rahman, F. (2022). Social Ethics in Sayyid Qutb's Interpretation of the Qur'an: A Contemporary Analysis.
Journal of Qur'anic Studies, 24(1), 48-73. https://doi.org/10.3366/jgs.2022.0465

Rahman, M., & Setia, P. (2021). A New Reading of Sayyid Qutb's Educational Thought: Between Radicalism
and Moderation. Islamic Studies, 60(1), 51-78. https://doi.org/10.2307/27032835

Edukatif : Jurnal [lmu Pendidikan Vol 7 No 2 Bulan April 2025
p-ISSN 2656-8063 e-ISSN 2656-8071



542  Pendidikan Moderasi Beragama dalam Tafsir Fi Zhilalil Qur'an - Almu’min, Abdul Mu’id, Qadriyyah
DOI: https://doi.org/10.31004/edukatif.v7i2.8073

Raihani, R. (2021). "Islamic School Curriculum in Indonesia: A Critical Analysis." Curriculum Inquiry, 51(1),
53-71.

Ramadan, T. (2009). Radical Reform: Islamic Ethics and Liberation. Oxford: Oxford University Press.
Sacks, J. (2002). The Dignity of Difference: How to Avoid the Clash of Civilizations. London: Continuum.

Shepard, W. E. (2003). "Sayyid Qutb's Doctrine of Jahiliyya." International Journal of Middle East Studies,
35(4), 521-545.

Shepard, W. E. (2018). Sayyid Qutb's Milestones Revisited: A Critical Assessment. Die Welt des Islams, 58(3),
306-331. https://doi.org/10.1163/15700607-05830003

Shihab, M. Q. (2019). Wasathiyyah: Wawasan Islam tentang Moderasi Beragama. Tangerang: Lentera Hati.

Sibawaihi, S. (2018). "Eskatologi dalam Pemikiran Sayyid Quthb." ESENSIA: Jurnal [lmu-Ilmu Ushuluddin,
19(1), 169-184.

Soage, A. B. (2018). Islamism and Modernity: The Political Thought of Sayyid Qutb. Totalitarian Movements
and Political Religions, 19(3), 284-303. https://doi.org/10.1080/14690764.2018.1499456

Soroush, A. (2000). Reason, Freedom, and Democracy in Islam. Oxford: Oxford University Press.

Taji-Farouki, S. (2021). Modern Tafsir Reconsidered: The Reception of Fi Zilal al-Qur'an in Contemporary
Islamic Educational Contexts. Journal of Qur'anic Studies, 23(2), 102-131.
https://doi.org/10.3366/jqs.2021.0463

Toth, J. (2022). The Evolution of Jihad Theory in Sayyid Qutb's Thought: From Spiritual Struggle to Political
Revolution. Terrorism and Political Violence, 34(5), 1010-1032.
https://doi.org/10.1080/09546553.2021.1956642

Widodo, A. (2022). "Implementasi Nilai-nilai Moderasi Beragama dalam Pembelajaran PAIL" Jurnal
Pendidikan Agama Islam, 19(1), 87-102.

Woodward, M., Rohmaniyah, 1., Amin, A., & Coleman, D. (2022). "Muslim Education, Celebrating Islam and
Having Fun as Counter-Radicalization Strategies in Indonesia." Perspectives on Terrorism, 16(3), 199-
220.

Zuhdi, M. H. (2021). Islamic Moderation and Its Impact on Deradicalization: The Case of Religious-Based
Educational Institutions in Indonesia. Studia Islamika, 28(1), 1-33.
https://doi.org/10.36712/sdi.v28i1.15605

Zulkifli, Z., & Ibrahim, I. A. (2022). Educational Values in Sayyid Qutb's Tafsir: Implications for Contemporary
Islamic Pedagogy. International Journal of Islamic Education Research, 7(2), 220-243.
https://doi.org/10.31332/ijier.v7i2.4359.

Edukatif : Jurnal [lmu Pendidikan Vol 7 No 2 Bulan April 2025
p-ISSN 2656-8063 e-ISSN 2656-8071



