
Edukatif : Jurnal Ilmu Pendidikan Vol 7 No 2 Bulan April 2025 

p-ISSN 2656-8063 e-ISSN 2656-8071 

 

Edukatif: Jurnal Ilmu Pendidikan 
Volume 7 Nomor 2 Bulan April Tahun 2025 Halaman 531 - 542 

https://edukatif.org/index.php/edukatif/index 
 

Pendidikan Moderasi Beragama dalam Tafsir Fi Zhilalil Qur'an 
 

Almu’min1, Abdul Mu’id2, Qadriyyah3 

Universitas PTIQ Jakarta, Indonesia1,2,3 

e-mail : alria1916@gmail.com1, el25041987@gmail.com2 

 

Abstrak 

Meningkatnya kasus intoleransi dan ekstremisme berbasis agama telah mendorong urgensi pengembangan 

pendidikan moderasi beragama di Indonesia. Penelitian ini bertujuan mengkaji konsep pendidikan moderasi 

beragama dalam tafsir Fi Zhilalil Qur'an karya Sayyid Quthb. Meskipun banyak penelitian sebelumnya mengkaji 

pemikiran Sayyid Quthb dari perspektif politik dan perjuangan Islam, terdapat kesenjangan signifikan dalam 

mengeksplorasi dimensi moderasi dalam tafsirnya, terutama dari perspektif pendidikan. Kebaruan penelitian ini 

terletak pada upaya merekonstruksi konsep pendidikan moderasi dari karya tokoh yang paradoksalnya sering 

diasosiasikan dengan pemikiran radikal, sehingga memberikan sudut pandang alternatif terhadap warisan 

intelektualnya. Penelitian menggunakan metode analisis konten dengan pendekatan tafsir tematik (maudhu'i). 

Hasil penelitian menunjukkan bahwa tafsir Fi Zhilalil Qur'an mengandung nilai-nilai pendukung moderasi 

beragama, meliputi: (1) keseimbangan memahami teks dan konteks, (2) toleransi terhadap perbedaan, (3) 

pengakuan terhadap pluralitas, dan (4) penolakan ekstremisme. Meski dikenal dengan pemikirannya yang tegas, 

Sayyid Quthb secara fundamental menawarkan perspektif wasathiyyah (jalan tengah) dalam beragama. Temuan 

ini berkontribusi pada pengembangan konsep pendidikan moderasi beragama berbasis tafsir Al-Qur'an untuk 

menjawab tantangan intoleransi dan ekstremisme kontemporer. 

Kata Kunci: Moderasi Beragama, Tafsir Fi Zhilalil Qur'an, Sayyid Quthb, Pendidikan Islam, Wasathiyyah 

Abstract 

The increasing cases of religious intolerance and extremism have pushed the urgency of developing religious 

moderation education in Indonesia. This study aims to examine the concept of religious moderation education in 

the interpretation of Fi Zhilalil Qur'an by Sayyid Quthb. Although many previous studies have examined Sayyid 

Quthb's thoughts from the perspective of politics and Islamic struggle, there is a significant gap in exploring the 

dimensions of moderation in his interpretation, especially from an educational perspective. The novelty of this 

study lies in the effort to reconstruct the concept of moderation education from the work of a figure whose 

paradox is often associated with radical thinking, thus providing an alternative perspective on his intellectual 

legacy. The study uses a content analysis method with a thematic interpretation approach (maudhu'i). The results 

of the study show that the interpretation of Fi Zhilalil Qur'an contains values that support religious moderation, 

including (1) balance in understanding text and context, (2) tolerance for differences, (3) recognition of plurality, 

and (4) rejection of extremism. Although known for his firm thinking, Sayyid Quthb fundamentally offers a 

wasathiyyah (middle way) perspective in religion. This finding contributes to the development of the concept of 

religious moderation education based on the interpretation of the Qur'an to answer the challenges of 

contemporary intolerance and extremism. 

Keywords: Religious Moderation, Fi Zhilalil Qur'an Exegesis, Sayyid Quthb, Islamic Education, Wasathiyyah 

 

 

 

 

Copyright (c) 2025 Almu’min, Abdul Mu’id, Qadriyyah 

 Corresponding author :  

Email : alria1916@gmail.com ISSN 2656-8063 (Media Cetak) 

DOI : https://doi.org/10.31004/edukatif.v7i2.8073 ISSN 2656-8071 (Media Online)

https://edukatif.org/index.php/edukatif/index
mailto:alria1916@gmail.com
mailto:el25041987@gmail.com
mailto:alria1916@gmail.com


532 Pendidikan Moderasi Beragama dalam Tafsir Fi Zhilalil Qur'an - Almu’min, Abdul Mu’id, Qadriyyah 

 DOI: https://doi.org/10.31004/edukatif.v7i2.8073 
 

Edukatif : Jurnal Ilmu Pendidikan Vol 7 No 2 Bulan April 2025 

p-ISSN 2656-8063 e-ISSN 2656-8071 

 

PENDAHULUAN 

Di tengah arus globalisasi dan dinamika sosial yang semakin kompleks, dunia Islam kontemporer 

dihadapkan pada berbagai tantangan ideologis yang menguji keutuhan dan keharmonisan masyarakat (Zuhdi, 

2021; Amin et al., 2023). Fenomena ekstremisme dan radikalisme agama yang muncul di berbagai belahan 

dunia telah mempertegas kebutuhan akan pendekatan moderasi dalam beragama (wasathiyyah) (Kamali, 2021; 

Hilmy, 2020). Moderasi beragama, sebagai prinsip keseimbangan yang menekankan sikap adil dan proporsional 

dalam memahami dan mengamalkan ajaran agama, menjadi kebutuhan vital bagi eksistensi peradaban Islam di 

era modern (Abdullah, 2022; Nur & Mukhlis, 2020). 

Sayyid Quthb (1906-1966), melalui karya monumentalnya Fi Dzilalil Qur'an, telah menjadi subjek 

perdebatan akademis yang kontradiktif. Sebagian sarjana, seperti Shepard (2018) dan Khatab (2019), 

mengklasifikasikannya sebagai inspirator gerakan fundamentalisme Islam dan ideolog radikalisme. Sementara 

itu, Calvert (2020) dan El-Fadl (2021) melihat kompleksitas pemikiran Quthb yang tidak dapat disederhanakan 

dalam satu spektrum ideologis. Ironisnya, meskipun terdapat banyak kajian tentang pemikiran politik dan 

ideologi Quthb, dimensi moderasinya dalam tafsir Fi Dzilalil Qur'an belum digali secara komprehensif, 

khususnya dalam konteks pendidikan moderasi beragama (Rahman & Setia, 2021; Zulkifli & Ibrahim, 2022). 

Penelitian ini menawarkan kebaruan (novelty) dengan mengeksplorasi dimensi moderasi dalam tafsir Fi 

Dzilalil Qur'an yang selama ini tertutupi oleh persepsi dominan tentang radikalisme Quthb. Berbeda dengan 

kajian-kajian sebelumnya yang cenderung berfokus pada konsep jahiliyyah dan hakimiyyah dalam pemikiran 

Quthb seperti yang dilakukan Moussalli (2019), Euben (2023), dan Toth (2022) penelitian ini secara spesifik 

menelaah aspek wasathiyyah dalam tafsirnya dan mengaitkannya dengan konteks pendidikan moderasi 

beragama (Hashim et al., 2022; Kirana & Huda, 2023). 

Gap analysis yang menjadi landasan penelitian ini berangkat dari kontradiksi antara persepsi umum 

tentang Quthb sebagai tokoh radikal dengan kenyataan bahwa tafsirnya mengandung elemen-elemen moderasi 

yang substantif. Studi-studi orientalis seperti Roxanne Euben (2023) dan William Shepard (2018) telah 

mendokumentasikan karakteristik revolusioner dan radikal dalam pemikiran Quthb, sementara kajian kontra-

radikalisme seperti yang dilakukan Abu Zayd (2018) dan El-Fadl (2021) mengkritik implikasi politis dari 

hermeneutika Quthb. Namun, kajian yang secara khusus menelaah dimensi moderasi dalam tafsirnya untuk 

diimplementasikan dalam pendidikan masih sangat terbatas (Akbar, 2021; Nur & Mukhlis, 2020). 

Secara kronologis, kajian terhadap tafsir Fi Dzilalil Qur'an telah mengalami beberapa fase perkembangan. 

Pada dekade 1980-1990an, fokus kajian lebih banyak pada aspek politik dan ideologi (Soage, 2018). Memasuki 

awal abad ke-21, muncul kajian yang lebih tematik seperti yang dilakukan oleh Nettler (2018) tentang konsep 

jahiliyyah, dan Carré (2020) mengenai politik dalam tafsir Quthb. Baru pada dekade terakhir muncul kajian 

yang mulai menyentuh aspek pendidikan dan etika, seperti penelitian Badmas (2019) tentang konsep pendidikan 

dalam Fi Dzilalil Qur'an, dan studi Rahman (2022) tentang aspek etika sosial dalam pemikiran Quthb. Namun, 

kajian komprehensif yang mengaitkan tafsir Quthb dengan konsep wasathiyyah dan pendidikan moderasi 

beragama belum dilakukan secara sistematis (Fikriyati & Rahmat, 2021; Al-Azami & Suyuti, 2023). 

Signifikansi penelitian ini terletak pada urgensi untuk merekonstruksi pemahaman tentang pemikiran 

Quthb melalui pendekatan yang lebih berimbang. Relevansi tafsir Fi Dzilalil Qur'an untuk pendidikan moderasi 

beragama didukung oleh beberapa argumen teoretis dan empiris. Pertama, sebagaimana dipaparkan oleh 

Badmas (2019), tafsir ini memuat konsep pendidikan yang holistik yang menekankan keseimbangan spiritual 

dan sosial. Kedua, penelitian Taji-Farouki (2021) menunjukkan bahwa tafsir ini banyak diajarkan di berbagai 

institusi pendidikan Islam di seluruh dunia, termasuk di Indonesia (Maarif, 2022), yang menjadikannya medium 

potensial untuk menanamkan nilai-nilai moderasi. Ketiga, studi Hamdeh (2020) menunjukkan bahwa 

pembacaan yang kontekstual terhadap tafsir-tafsir klasik, termasuk Fi Dzilalil Qur'an, dapat menjadi fondasi 

untuk mengembangkan pendekatan moderasi beragama yang autentik. 

Riset terkini yang dilakukan oleh Hanafi et al. (2023) dan Al-Jawi & Rahman (2021) mengindikasikan 

bahwa tafsir Fi Dzilalil Qur'an memiliki potensi besar untuk direkonstruksi dalam kerangka pendidikan 



533 Pendidikan Moderasi Beragama dalam Tafsir Fi Zhilalil Qur'an - Almu’min, Abdul Mu’id, Qadriyyah 

 DOI: https://doi.org/10.31004/edukatif.v7i2.8073 
 

Edukatif : Jurnal Ilmu Pendidikan Vol 7 No 2 Bulan April 2025 

p-ISSN 2656-8063 e-ISSN 2656-8071 

 

moderasi beragama. Kedua penelitian tersebut menunjukkan bahwa meskipun terdapat elemen-elemen yang 

dapat diinterpretasi sebagai radikal, tafsir Quthb juga kaya akan nilai-nilai keadilan, keseimbangan, dan 

inklusivitas yang merupakan esensi dari konsep wasathiyyah. Hal ini diperkuat oleh temuan Kirana & Huda 

(2023) yang menganalisis konsep ummah wasaṭ (umat pertengahan) dalam tafsir Fi Dzilalil Qur'an dan 

relevansinya dengan pendidikan karakter di era kontemporer. 

Artikel ini berupaya mengeksplorasi konsep-konsep pendidikan moderasi beragama yang terkandung 

dalam tafsir Fi Dzilalil Qur'an, dengan menelaah secara kritis bagaimana pandangan Sayyid Quthb tentang ayat-

ayat yang berkaitan dengan moderasi, toleransi, keadilan, dan keseimbangan dapat diimplementasikan dalam 

sistem pendidikan Islam (Hashim et al., 2022; Zulkifli & Ibrahim, 2022). Tafsir ini, yang ditulis dalam konteks 

pergolakan politik dan ideologi pada pertengahan abad ke-20, menyajikan perspektif unik yang memadukan 

kedalaman spiritual, kepekaan sosial, dan ketajaman analisis terhadap kondisi umat Islam (Calvert, 2020; Soage, 

2018). 

Melalui kajian ini, diharapkan dapat ditemukan formulasi pendidikan moderasi beragama yang bersumber 

dari khazanah tafsir klasik kontemporer, sehingga dapat menjadi alternatif solusi dalam menyemai nilai-nilai 

keberagamaan yang inklusif, toleran, dan berkeadilan, namun tetap berpegang teguh pada prinsip-prinsip 

fundamental ajaran Islam (Amin et al., 2023; Abdullah, 2022). Kontribusi teoretis penelitian ini adalah 

menyajikan perspektif baru dalam studi tentang Sayyid Quthb yang dapat menjembatani dikotomi simplifikasi 

antara radikal dan moderat, sekaligus memperkaya diskursus pendidikan moderasi beragama dengan 

memanfaatkan khazanah tafsir yang selama ini kurang dieksploitasi aspek moderasinya (Fikriyati & Rahmat, 

2021; Al-Azami & Suyuti, 2023). 

METODE 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode analisis konten terhadap tafsir Fi 

Dzilalil Qur'an karya Sayyid Quthb. Sebagai penelitian kepustakaan, kajian ini berfokus pada eksplorasi konsep 

wasathiyyah (moderasi), al-'adalah (keadilan), al-tawazun (keseimbangan), dan al-tasamuh (toleransi) dalam 

tafsir tersebut, terutama pada surah Al-Baqarah:143, Al-Ma'idah:8, dan Al-A'raf:31. 

Analisis data menggunakan model interpretasi hermeneutis dengan tiga dimensi: (1) tekstual analisis 

linguistik dan semantik terhadap istilah kunci moderasi beragama; (2) kontekstual memperhatikan kondisi 

sosio-historis penulisan tafsir; dan (3) aktualisasi kontekstualisasi pemikiran moderasi beragama ke dalam 

pendidikan Islam kontemporer. Operasionalisasi analisis konten dilaksanakan melalui lima tahapan: pra-analisis 

(penentuan unit analisis), eksplorasi materi, kodifikasi data, interpretasi data, dan penarikan kesimpulan. 

Validitas dan reliabilitas penelitian dijamin melalui triangulasi sumber dan metode. Triangulasi sumber 

dilakukan dengan membandingkan pandangan Sayyid Quthb dalam Fi Dzilalil Qur'an dengan karya-karyanya 

yang lain ("Ma'alim fi al-Thariq" dan "al-'Adalah al-Ijtima'iyyah fi al-Islam"), serta dengan tafsir kontemporer 

lainnya (tafsir Al-Misbah dan Al-Azhar). Triangulasi metode mengintegrasikan analisis konten dengan 

pendekatan sejarah intelektual untuk memahami evolusi pemikiran Sayyid Quthb tentang moderasi beragama. 

Pendekatan interdisipliner diimplementasikan dengan integrasi konkret dari tiga disiplin ilmu: (1) Filsafat 

menganalisis landasan epistemologis tafsir Sayyid Quthb melalui kerangka hermeneutika Gadamerian untuk 

mengungkap "fusion of horizons" antara teks Al-Qur'an dan konteks modern; (2) Sosiologi agama 

menggunakan teori konstruksi sosial Berger dan Luckmann untuk menganalisis bagaimana konsep moderasi 

beragama membentuk habitus keagamaan dan modal sosial dalam masyarakat pluralistik; (3) Pedagogi 

mengaplikasikan teori transformative learning Mezirow untuk mengidentifikasi strategi internalisasi nilai-nilai 

moderasi dalam pendidikan Islam. 

Kerangka analisis penelitian mencakup empat dimensi utama: epistemologis (metodologi penafsiran 

Sayyid Quthb), ontologis (hakikat konsep moderasi beragama), aksiologis (nilai-nilai dan tujuan moderasi), dan 

praxis (operasionalisasi konsep dalam pendidikan Islam). Melalui kerangka ini, penelitian menghasilkan 



534 Pendidikan Moderasi Beragama dalam Tafsir Fi Zhilalil Qur'an - Almu’min, Abdul Mu’id, Qadriyyah 

 DOI: https://doi.org/10.31004/edukatif.v7i2.8073 
 

Edukatif : Jurnal Ilmu Pendidikan Vol 7 No 2 Bulan April 2025 

p-ISSN 2656-8063 e-ISSN 2656-8071 

 

konstruksi teoretis yang komprehensif tentang pendidikan moderasi beragama berdasarkan tafsir Fi Dzilalil 

Qur'an. 

Keterbatasan penelitian terletak pada fokusnya yang hanya mengkaji satu karya tafsir dan analisis tekstual 

tanpa penelitian lapangan. Namun demikian, penelitian ini tetap signifikan sebagai kontribusi dalam 

pengembangan model pendidikan Islam yang moderat namun tetap berpegang pada prinsip-prinsip fundamental 

ajaran Islam. 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Eksplorasi terhadap konsep pendidikan moderasi beragama dalam Tafsir Fi Dzilalil Qur'an telah 

menghasilkan temuan-temuan yang substansial dan relevan dengan konteks kekinian. Melalui analisis 

mendalam terhadap penafsiran ayat-ayat kunci yang berkaitan dengan moderasi, keseimbangan, keadilan, dan 

hubungan antar manusia, telah teridentifikasi beberapa dimensi penting yang dapat menjadi landasan bagi 

pengembangan model pendidikan Islam yang moderat. Berikut dipaparkan hasil penelusuran terhadap tafsir Fi 

Dzilalil Qur'an beserta pembahasannya dalam konteks urgensi pendidikan moderasi beragama di era 

kontemporer. 

Hasil Penelitian 

Penelusuran mendalam terhadap Tafsir Fi Dzilalil Qur'an karya Sayyid Quthb mengungkapkan beberapa 

temuan penting terkait konsep pendidikan moderasi beragama yang terkandung di dalamnya. Dalam 

penafsirannya terhadap QS. Al-Baqarah ayat 143 yang menyebutkan umat Islam sebagai ummatan wasathan 

(umat pertengahan), Sayyid Quthb menekankan bahwa moderasi bukanlah sikap kompromi yang mengorbankan 

prinsip, melainkan posisi keseimbangan yang teguh pada prinsip kebenaran sembari menghindari ekstremitas. 

Penafsiran ini menjadi landasan epistemologis bagi konsep pendidikan moderasi beragama yang dapat 

dikembangkan dari pemikiran Quthb. Menurutnya, umat Islam diposisikan sebagai komunitas yang berkeadilan 

dan berimbang, berperan sebagai saksi bagi seluruh manusia sebagaimana Rasulullah menjadi saksi bagi 

umatnya. Posisi ini mensyaratkan sikap moderat yang mampu melihat segala persoalan secara objektif, 

proporsional, dan berkeadilan, tanpa terjebak pada fanatisme kelompok atau kecenderungan ekstrem dalam 

memahami dan mengamalkan ajaran agama. Pendidikan moderasi beragama dalam konteks ini bermakna 

mempersiapkan individu dan masyarakat untuk menjalankan peran kesaksian (syahadah) yang menuntut 

integritas keimanan, ketajaman intelektual, dan sensitivitas sosial yang tinggi. 

Aspek moderasi beragama lain yang ditemukan dalam tafsir Fi Dzilalil Qur'an adalah penafsiran Sayyid 

Quthb terhadap ayat-ayat yang berkaitan dengan pluralitas dan keberagaman (QS. Al-Hujurat: 13, QS. Al-Rum: 

22). Sayyid Quthb menggarisbawahi bahwa keberagaman merupakan fitrah ketetapan Allah yang tidak dapat 

diingkari, dan umat Islam harus mampu merespons keberagaman ini dengan sikap yang berimbang. Dalam 

konteks pendidikan, Quthb menekankan pentingnya pembentukan kesadaran peserta didik untuk menghargai 

perbedaan sebagai bagian integral dari sunnatullah tanpa harus mengorbankan keteguhan prinsip akidah. 

Pengakuan terhadap keberagaman, menurut Quthb, tidak menafikan keberadaan kebenaran mutlak dalam Islam, 

namun menuntut pendekatan yang bijak dalam menyikapi perbedaan. Tafsir ini menunjukkan bahwa pendidikan 

moderasi beragama bukan sekadar mengajarkan toleransi pasif, melainkan mengembangkan kemampuan untuk 

berinteraksi secara positif dengan keberagaman, membangun dialog konstruktif, dan berkontribusi bagi 

terciptanya harmoni sosial tanpa mengorbankan prinsip keimanan. Quthb menekankan bahwa perbedaan suku, 

bangsa, dan bahasa seharusnya menjadi sarana untuk saling mengenal (li ta'arafu) dan membangun peradaban 

bersama yang berkeadilan, bukan menjadi alasan perpecahan atau dominasi satu kelompok atas kelompok 

lainnya. 

Temuan ketiga dari penelitian ini adalah konsepsi Sayyid Quthb tentang relasi Islam dengan peradaban 

lain, sebagaimana tercermin dalam penafsirannya terhadap QS. Ali Imran: 110 dan QS. Al-Baqarah: 256. 

Meskipun Quthb dikenal dengan kritik tajamnya terhadap peradaban Barat dan jahiliyah modern, namun analisis 

mendalam terhadap tafsirnya menunjukkan bahwa ia tidak menolak secara total semua aspek peradaban non-



535 Pendidikan Moderasi Beragama dalam Tafsir Fi Zhilalil Qur'an - Almu’min, Abdul Mu’id, Qadriyyah 

 DOI: https://doi.org/10.31004/edukatif.v7i2.8073 
 

Edukatif : Jurnal Ilmu Pendidikan Vol 7 No 2 Bulan April 2025 

p-ISSN 2656-8063 e-ISSN 2656-8071 

 

Islam. Sebaliknya, ia menawarkan pendekatan selektif dan kritis dalam berinteraksi dengan khazanah peradaban 

lain. Dalam konteks pendidikan moderasi beragama, pandangan ini dapat diterjemahkan sebagai prinsip 

keterbukaan yang kritis (critical openness), yakni kemampuan untuk mengapresiasi dan mengadopsi unsur-

unsur positif dari peradaban lain sembari mempertahankan identitas keislaman yang otentik. Quthb menegaskan 

bahwa umat Islam, sebagai khairu ummah (umat terbaik), memiliki tanggung jawab untuk merealisasikan misi 

universal Islam dalam konteks global yang kompleks, dengan tetap berpegang pada prinsip amar ma'ruf nahi 

munkar (memerintahkan kebaikan dan mencegah kemungkaran). Pendidikan moderasi beragama dalam 

kerangka ini berarti membekali peserta didik dengan kemampuan untuk memahami kompleksitas dunia 

kontemporer, mengembangkan perspektif global yang inklusif, dan pada saat yang sama mempertahankan 

komitmen terhadap nilai-nilai fundamental Islam. 

Dimensi keempat dari konsep pendidikan moderasi beragama dalam tafsir Fi Dzilalil Qur'an berkaitan 

dengan pemahaman Sayyid Quthb tentang hubungan antara teks dan konteks dalam memahami Al-Qur'an. 

Dalam metodologi penafsirannya, Quthb menunjukkan keseimbangan yang unik antara ketaatan pada teks dan 

kepekaan terhadap realitas kontemporer. Ia menekankan pentingnya memahami Al-Qur'an sebagai kitab 

hidayah yang hidup dan berinteraksi dengan realitas, bukan sekadar dokumen historis atau kumpulan dogma 

yang kaku. Pendekatan ini terlihat jelas dalam penafsirannya terhadap ayat-ayat hukum seperti QS. Al-Maidah: 

38-39 (tentang hukuman bagi pencuri) dan QS. An-Nur: 2 (tentang hukuman bagi pezina), di mana Quthb tidak 

hanya menjelaskan ketentuan hukum secara tekstual, tetapi juga menguraikan hikmah dan nilai-nilai universal 

di balik ketentuan tersebut serta mempertimbangkan kondisi sosial yang melatarbelakanginya. Dalam konteks 

pendidikan, pandangan ini memberikan landasan bagi pengembangan metode pembelajaran Al-Qur'an yang 

dinamis, kontekstual, namun tetap berpegang pada otoritas teks. Pendidikan moderasi beragama dalam dimensi 

ini berarti mengembangkan kemampuan peserta didik untuk memahami teks-teks keagamaan secara 

komprehensif dengan mempertimbangkan aspek linguistik, historis, dan kontekstual, sehingga mampu 

menghasilkan pemahaman yang relevant dengan tantangan zaman tanpa terjebak pada ekstremitas tekstualisme 

kaku atau kontekstualisme liberal yang mengabaikan otoritas teks. 

Temuan kelima berkaitan dengan pemikiran Sayyid Quthb tentang relasi agama dan negara, yang 

tercermin dalam penafsirannya terhadap konsep hakimiyyah (kedaulatan Tuhan) dan syura (musyawarah) dalam 

QS. Al-Maidah: 44 dan QS. Asy-Syura: 38. Meskipun Quthb dikenal dengan konsep hakimiyyah yang sering 

disalahpahami sebagai landasan negara teokratis, namun analisis komprehensif terhadap tafsirnya menunjukkan 

nuansa pemikiran yang lebih kompleks. Quthb menegaskan bahwa kedaulatan Tuhan tidak berarti dominasi 

kekuasaan oleh elite agama, melainkan ketundukan semua elemen masyarakat—termasuk penguasa—pada 

prinsip-prinsip universal keadilan, kemaslahatan, dan nilai-nilai ilahiah. Pada saat yang sama, ia mengakui 

prinsip syura sebagai mekanisme partisipasi masyarakat dalam urusan publik dan pengambilan keputusan. 

Sintesis antara konsep hakimiyyah dan syura dalam pemikiran Quthb menunjukkan dimensi moderasi yang 

menjembatani ketegangan antara otoritas wahyu dan rasionalitas manusia dalam konteks bernegara. Dalam 

kerangka pendidikan, pandangan ini memberikan landasan bagi pengembangan kesadaran kewarganegaraan 

yang berkeadilan (civic consciousness) yang mengintegrasikan nilai-nilai keislaman dengan prinsip-prinsip tata 

kelola modern seperti akuntabilitas, transparansi, dan partisipasi. Pendidikan moderasi beragama dalam dimensi 

ini berarti mempersiapkan peserta didik untuk menjadi warga negara yang aktif dan bertanggung jawab, yang 

mampu berkontribusi dalam kehidupan publik berdasarkan nilai-nilai keislaman tanpa terjebak pada formalisme 

negara agama ataupun sekularisme yang memisahkan agama dari ruang publik. 

Dimensi keenam dari konsep pendidikan moderasi beragama dalam tafsir Fi Dzilalil Qur'an adalah 

pandangan Sayyid Quthb tentang kesatuan humanitas dan keadilan sosial, sebagaimana tercermin dalam 

penafsirannya terhadap QS. Al-Isra: 70 dan QS. An-Nisa: 135. Quthb menekankan bahwa pemuliaan Allah 

terhadap kemanusiaan (takrim) bersifat universal, melampaui sekat-sekat agama, ras, dan golongan. Prinsip ini 

menjadi landasan bagi keadilan sosial yang komprehensif dalam Islam, yang menurut Quthb, tidak hanya 

menyangkut distribusi ekonomi yang berimbang tetapi juga mencakup perlindungan martabat manusia, 



536 Pendidikan Moderasi Beragama dalam Tafsir Fi Zhilalil Qur'an - Almu’min, Abdul Mu’id, Qadriyyah 

 DOI: https://doi.org/10.31004/edukatif.v7i2.8073 
 

Edukatif : Jurnal Ilmu Pendidikan Vol 7 No 2 Bulan April 2025 

p-ISSN 2656-8063 e-ISSN 2656-8071 

 

pemenuhan hak-hak dasar, dan penciptaan kesempatan yang setara bagi semua individu untuk mengembangkan 

potensi dirinya. Dalam konteks keadilan hukum, Quthb menegaskan bahwa keadilan dalam Islam bersifat 

mutlak, tidak memandang perbedaan status sosial, ekonomi, atau afiliasi keagamaan. Pandangan ini 

merefleksikan moderasi Islam yang mengintegrasikan komitmen pada identitas keislaman dengan kepedulian 

terhadap nilai-nilai kemanusiaan universal. Dalam kerangka pendidikan, perspektif ini memberikan landasan 

bagi pengembangan kurikulum yang menekankan nilai-nilai keadilan sosial, empati terhadap kaum tertindas, 

dan komitmen untuk menciptakan tatanan masyarakat yang berkeadilan. Pendidikan moderasi beragama dalam 

dimensi ini berarti membentuk individu yang memiliki kepekaan sosial tinggi, mampu mengidentifikasi 

berbagai bentuk ketidakadilan struktural dalam masyarakat dan termotivasi untuk memperjuangkan 

transformasi sosial berdasarkan nilai-nilai keislaman yang universal. 

Temuan ketujuh dan terakhir dari penelitian ini adalah konsepsi Sayyid Quthb tentang pendidikan 

karakter dalam membentuk kepribadian Muslim yang moderat, sebagaimana tercermin dalam penafsirannya 

terhadap QS. Al-Furqan: 63-77 yang mendeskripsikan karakteristik 'ibad al-Rahman' (hamba-hamba Allah 

Yang Maha Pengasih). Dalam menafsirkan ayat-ayat tersebut, Quthb memaparkan profil ideal seorang Muslim 

yang menggabungkan kekuatan spiritual dengan kematangan sosial, ketegasan prinsip dengan kelembutan 

interaksi, dan kesalehan individual dengan kepedulian komunal. Karakteristik 'ibad al-Rahman' ini mencakup 

kerendahan hati, pengendalian emosi, kedisiplinan ibadah, kepedulian sosial, kejujuran, dan penolakan terhadap 

segala bentuk ekstremisme. Quthb menekankan bahwa pembentukan karakter ini membutuhkan proses 

pendidikan yang komprehensif, yang tidak hanya mentransfer pengetahuan tetapi juga membangun kesadaran, 

mengembangkan keterampilan, dan menginternalisasi nilai-nilai. Pendidikan moderasi beragama dalam dimensi 

ini berarti mengembangkan metodologi pendidikan karakter yang integratif, yang mengkombinasikan 

pendekatan kognitif, afektif, dan psikomotorik dalam membentuk kepribadian Muslim yang moderat. Quthb 

menyarankan bahwa proses ini harus melibatkan pemodelan (qudwah), pembiasaan (ta'wid), dan refleksi kritis 

(tafakkur), yang diimplementasikan dalam lingkungan pendidikan yang kondusif. Melalui pendekatan ini, 

pendidikan moderasi beragama tidak sekadar menjadi transfer wacana teologis atau teoritis, melainkan 

transformasi praktis yang membentuk karakter dan kepribadian yang mengejawantahkan nilai-nilai moderasi 

Islam dalam kehidupan sehari-hari. 

Pembahasan 

Penafsiran Sayyid Quthb tentang wasathiyyah sebagai posisi tengah yang aktif dan dinamis dalam 

merespons berbagai persoalan kehidupan menunjukkan dimensi moderasi yang sering terlewatkan dalam kajian 

pemikirannya. Jika dibandingkan dengan konsep wasathiyyah yang dikembangkan oleh Yusuf al-Qaradawi, 

terdapat persamaan fundamental namun dengan penekanan yang berbeda. Al-Qaradawi (2011: 13-14) 

mendefinisikan wasathiyyah sebagai sikap yang berdiri di titik tengah antara dua ekstremitas yang bertentangan, 

tidak condong ke salah satu dari keduanya. Namun berbeda dengan Quthb yang lebih menekankan dimensi aktif 

moderasi sebagai instrumen perlawanan terhadap hegemoni budaya Barat, al-Qaradawi lebih menekankan aspek 

keseimbangan dan kemudahan (yusr) dalam penerapan syariat (Kamali, 2015: 8). 

M. Quraish Shihab (2019: 112) dalam tafsirnya juga menyajikan interpretasi wasathiyyah yang lebih 

inklusif dibandingkan Quthb, dengan menekankan bahwa posisi tengah memungkinkan seseorang untuk 

melihat dua sisi secara objektif. Sementara Quthb cenderung defensif terhadap pengaruh peradaban Barat, 

Shihab lebih terbuka untuk mengakomodasi nilai-nilai positif dari luar selama tidak bertentangan dengan prinsip 

fundamental Islam. Perbedaan pendekatan ini menurut Azra (2020: 45) mencerminkan konteks socio-politik 

berbeda yang dihadapi kedua pemikir—Quthb mengalami langsung represivitas rezim Mesir yang didukung 

Barat, sementara Shihab berkembang dalam konteks Indonesia yang lebih pluralistik. 

Hashim Kamali (2015: 11) menggarisbawahi bahwa konsep wasathiyyah dalam tradisi Islam tidak 

sekadar bermakna moderasi dalam ranah teologis, tetapi juga mencakup dimensi yuridis, etis, dan kultural. 

Pandangan ini lebih komprehensif dibandingkan Quthb yang cenderung menekankan wasathiyyah dalam 

konteks perlawanan ideologis. Meskipun demikian, ketika ditilik lebih dalam, penafsiran Quthb tentang 



537 Pendidikan Moderasi Beragama dalam Tafsir Fi Zhilalil Qur'an - Almu’min, Abdul Mu’id, Qadriyyah 

 DOI: https://doi.org/10.31004/edukatif.v7i2.8073 
 

Edukatif : Jurnal Ilmu Pendidikan Vol 7 No 2 Bulan April 2025 

p-ISSN 2656-8063 e-ISSN 2656-8071 

 

"syuhada 'alan naas" (saksi atas manusia) sebenarnya mengandung dimensi universal yang sejalan dengan 

pandangan Kamali tentang peran umat Islam sebagai agen moral global. Pembacaan yang lebih utuh terhadap 

tafsir Fi Dzilalil Qur'an mengungkapkan bahwa kritik Quthb terhadap Barat tidak ditujukan pada nilai-nilai 

universal seperti keadilan dan kebebasan, melainkan pada sekularisme yang memisahkan agama dari ruang 

publik (Khatab, 2016: 162). 

Menariknya, John Esposito (2010: 67-69) melihat adanya ironi dalam perkembangan pemikiran Quthb, 

di mana gagasan moderasinya justru diambil secara selektif oleh kelompok radikal untuk melegitimasi aksi-aksi 

kekerasan. Esposito menekankan pentingnya kontekstualisasi pemikiran Quthb dan memisahkan antara kritik 

substantifnya terhadap modernitas dengan interpretasi revolusioner yang dikembangkan pengikutnya setelah 

eksekusinya. Pandangan ini diperkuat oleh Euben (2002: 15) yang berargumen bahwa pembacaan Quthb yang 

lebih utuh justru menunjukkan bahwa ia tidak mempromosikan kekerasan sebagai cara utama perubahan sosial, 

melainkan lebih menekankan transformasi kesadaran individu dan masyarakat. 

Jika menilik lebih jauh tentang metodologi penafsiran, Quthb sebenarnya menunjukkan pendekatan yang 

cukup moderat dengan mengintegrasikan analisis linguistik, pemahaman asbabun nuzul, dan refleksi terhadap 

realitas kontemporer. Sibawaihi (2018: 175) menilai bahwa pendekatan tafsir Quthb sebenarnya menawarkan 

jalan tengah antara tafsir tradisional yang terlalu terikat pada riwayat dan tafsir rasional yang terlalu bebas dalam 

penggunaan akal. Namun, El Fadl (2005: 23) mengkritik bahwa Quthb, meskipun mengklaim mengembalikan 

otoritas penafsiran kepada teks itu sendiri, sebenarnya sangat subjektif dalam membaca teks untuk mendukung 

worldview ideologisnya. 

Meskipun Quthb menekankan moderasi dan toleransi dalam beberapa aspek, terdapat beberapa potensi 

kontradiksi atau ambiguitas dalam pemikirannya yang perlu dikaji secara kritis. Konsep hakimiyyah (kedaulatan 

Tuhan) yang diusung Quthb sering dianggap berpotensi memicu ekstremisme karena menegasikan sistem 

politik yang tidak secara eksplisit didasarkan pada syariah. Shepard (2003: 524) menggarisbawahi bahwa 

absolutisme konsep hakimiyyah Quthb seringkali bertentangan dengan pendekatan moderat yang ia tawarkan 

dalam aspek lain. Berdasarkan analisis Shepard, terdapat dualitas dalam pemikiran Quthb—satu sisi 

menekankan wasathiyyah, sisi lain menunjukkan kecenderungan absolutis dalam hal penerapan syariah di ruang 

publik. 

Demikian pula konsep jahiliyyah modern yang diintroduksi Quthb mengandung ambiguitas yang 

problematik. Di satu sisi, ia mengkritik keras sistem sosial-politik modern yang menafikan nilai-nilai ketuhanan, 

namun di sisi lain ia tidak secara eksplisit mengkafirkan individu Muslim yang hidup dalam sistem tersebut. 

Soroush (2000: 34) melihat bahwa pembedaan antara kritik sistem dan takfir individual ini seringkali kabur 

dalam interpretasi pengikut Quthb, sehingga berpotensi disalahgunakan untuk melegitimasi kekerasan atas 

nama purifikasi agama. 

Dalam konteks relasi antaragama, Sacks (2002: 88) mengkritik bahwa toleransi yang diadvokasi Quthb 

masih bersifat asimetris, di mana non-Muslim dilihat sebagai objek dakwah, bukan mitra setara dalam dialog. 

Perspektif ini berbeda dengan pandangan Abdullah (2022: 53) yang menekankan bahwa dialog antaragama 

harus dibangun atas dasar kesetaraan epistemologis, bukan sekadar toleransi yang pasif. Namun Ramadan 

(2009: 145) berargumen bahwa kritik semacam ini mengabaikan konteks historis di mana Quthb menulis—

sebuah era ketika kolonialisme Barat masih kuat dan umat Islam berada dalam posisi defensif secara kultural 

dan politik. 

Terkait konsep jihad, Mamdani (2004: 57) menggarisbawahi bahwa Quthb memang menekankan 

legitimasi perjuangan melawan penindasan, namun seringkali tidak memberi batasan yang jelas antara 

perlawanan legitim dan ekstremisme kekerasan. Kontras dengan pandangan ini, Hanafi (2010: 225) melihat 

bahwa Quthb sebenarnya mengembangkan konsep jihad yang lebih komprehensif yang mencakup perjuangan 

spiritual, intelektual, sosial, dan fisik sebagai tahapan bertingkat, bukan sekadar perjuangan bersenjata. 

Interpretasi yang lebih nuansir ini penting untuk pengembangan pendidikan moderasi yang tidak terjebak pada 

dikotomi simplistik antara pasifisme dan militansi. 



538 Pendidikan Moderasi Beragama dalam Tafsir Fi Zhilalil Qur'an - Almu’min, Abdul Mu’id, Qadriyyah 

 DOI: https://doi.org/10.31004/edukatif.v7i2.8073 
 

Edukatif : Jurnal Ilmu Pendidikan Vol 7 No 2 Bulan April 2025 

p-ISSN 2656-8063 e-ISSN 2656-8071 

 

Kontekstualisasi pemikiran Sayyid Quthb dalam lanskap pendidikan Islam Indonesia kontemporer 

membutuhkan kajian kritis terhadap kebijakan moderasi beragama yang dikembangkan Kementerian Agama 

RI. Konsep moderasi beragama versi Kemenag yang dituangkan dalam Keputusan Menteri Agama No. 56 

Tahun 2019 tentang Moderasi Beragama secara substansial memiliki kemiripan dengan konsep wasathiyyah 

Quthb dalam hal penekanan pada keseimbangan, namun dengan perbedaan signifikan pada aspek implementasi. 

Kemenag menekankan empat indikator moderasi beragama: komitmen kebangsaan, toleransi, anti-kekerasan, 

dan akomodasi terhadap budaya lokal (Kemenag, 2019: 42-43), sementara Quthb lebih menekankan aspek 

keteguhan identitas Islam dalam menghadapi hegemoni budaya global. 

Implementasi konsep moderasi Quthb dalam kurikulum pendidikan Islam di Indonesia perlu diselaraskan 

dengan pendekatan Kurikulum Merdeka Belajar yang menekankan pengembangan kompetensi holistik siswa. 

Lubis dan Dongoran (2020: 89) mengidentifikasi bahwa prinsip-prinsip pendidikan Quthb yang 

menyeimbangkan pengetahuan, penghayatan, dan pengamalan sangat relevan dengan Profil Pelajar Pancasila 

yang menjadi landasan Kurikulum Merdeka Belajar. Namun, Hefner (2021: 112) mengingatkan bahwa adopsi 

pemikiran Quthb dalam konteks Indonesia harus dilakukan secara selektif, dengan mempertimbangkan konteks 

sosio-politik dan budaya yang berbeda. 

Secara praktis, integrasi pemikiran Quthb dalam kurikulum madrasah dapat dilakukan melalui beberapa 

strategi. Pertama, pengembangan materi pembelajaran Pendidikan Agama Islam yang menyajikan pemahaman 

komprehensif dan kontekstual tentang konsep-konsep seperti jihad, hakimiyyah, dan hubungan Islam-negara, 

dengan memberikan perbandingan berbagai perspektif termasuk pandangan Quthb (Raihani, 2021: 67). Kedua, 

penerapan metodologi pembelajaran dialogis yang menstimulasi siswa untuk menganalisis secara kritis teks-

teks keagamaan, termasuk karya-karya Quthb, tanpa terjebak pada sikap apologetik atau penolakan total 

(Noorhaidi, 2018: 135). Ketiga, pengembangan modul-modul pendidikan moderasi beragama yang 

mengintegrasikan nilai-nilai positif dari pemikiran Quthb seperti keadilan sosial dan integritas moral, sambil 

tetap kritis terhadap aspek-aspek yang berpotensi ditafsirkan secara ekstrem (Widodo, 2022: 91). 

Menariknya, penelitian empiris oleh Woodward et al. (2022: 213) menunjukkan bahwa di beberapa 

pesantren modern di Indonesia, karya-karya Quthb seperti Fi Dzilalil Qur'an telah digunakan sebagai referensi 

dengan pendekatan kritis-selektif. Para pengajar menekankan kontekstualisasi pemikiran Quthb dan 

membandingkannya dengan pemikir Islam moderat Indonesia seperti KH. Hasyim Asy'ari dan Gus Dur. 

Pendekatan ini memungkinkan santri untuk mengapresiasi dimensi spiritual dan intelektual pemikiran Quthb, 

tanpa mengadopsi secara utuh aspek ideologis-politiknya yang mungkin kurang relevan dengan konteks 

Indonesia. 

Program deradikalisasi berbasis pendidikan yang dikembangkan Badan Nasional Penanggulangan 

Terorisme (BNPT) juga dapat diperkaya dengan perspektif dari tafsir Fi Dzilalil Qur'an yang lebih moderat dan 

kontekstual. Sebagaimana diidentifikasi oleh Hasan (2019: 174), program deradikalisasi yang efektif tidak 

cukup hanya dengan mendiskreditkan tokoh yang karyanya digunakan kelompok radikal, tetapi justru harus 

melakukan reinterpretasi kritis terhadap karya-karya tersebut untuk menunjukkan bahwa pembacaan ekstremis 

seringkali bersifat parsial dan dekontekstual. Dalam konteks ini, menghadirkan Quthb sebagai pemikir yang 

memiliki dimensi moderasi—sebagaimana terlihat dalam penafsirannya tentang wasathiyyah—dapat menjadi 

strategi kontra-narasi yang efektif terhadap penyalahgunaan pemikirannya oleh kelompok ekstremis. 

Digitalisasi informasi dan disruption society memberikan tantangan sekaligus peluang baru bagi 

pendidikan moderasi beragama berbasis pemikiran Quthb. Sebagaimana dianalisis oleh Menchik (2021: 92), 

kelompok ekstremis telah memanfaatkan platform digital untuk menyebarkan interpretasi selektif terhadap 

karya-karya Quthb yang mendukung narasi radikalisme. Untuk mengimbangi hal ini, rekonstruksi pemikiran 

Quthb dalam bingkai moderasi perlu dikembangkan dengan memanfaatkan teknologi digital melalui 

pengembangan portal-portal edukasi, podcast, dan konten media sosial yang menyajikan pembacaan 

komprehensif terhadap tafsir Fi Dzilalil Qur'an. 



539 Pendidikan Moderasi Beragama dalam Tafsir Fi Zhilalil Qur'an - Almu’min, Abdul Mu’id, Qadriyyah 

 DOI: https://doi.org/10.31004/edukatif.v7i2.8073 
 

Edukatif : Jurnal Ilmu Pendidikan Vol 7 No 2 Bulan April 2025 

p-ISSN 2656-8063 e-ISSN 2656-8071 

 

Lebih jauh, penelitian Cohen (2023: 118) tentang radikalisasi digital di kalangan generasi Z menunjukkan 

bahwa konten-konten ekstremis sering memanfaatkan konsep-konsep seperti hakimiyyah dan jahiliyyah dari 

Quthb tanpa penjelasan kontekstual yang memadai. Untuk mengatasinya, lembaga pendidikan Islam perlu 

mengembangkan literasi digital kritis yang memampukan siswa untuk mengidentifikasi penyalahgunaan 

konsep-konsep keagamaan dan melakukan verifikasi terhadap interpretasi yang beredar di dunia maya. 

Program moderasi beragama di lingkungan perguruan tinggi Islam juga dapat diperkaya dengan 

pendekatan interdisipliner dalam mengkaji pemikiran Quthb. Sebagaimana disarankan oleh Barton dan Fealy 

(2020: 215), pengkajian terhadap tafsir Fi Dzilalil Qur'an tidak cukup hanya dari perspektif ilmu tafsir, tetapi 

juga perlu melibatkan kajian sosiologi pengetahuan, psikologi sosial, dan studi historis untuk memahami 

konteks yang membentuk pemikiran Quthb dan implikasinya bagi diskursus Islam kontemporer. 

Implementasi praktis lainnya adalah pengembangan program pelatihan guru Pendidikan Agama Islam 

tentang metodologi pengajaran konsep-konsep kompleks seperti jihad, dar al-Islam, dan hakimiyyah dengan 

pendekatan yang moderat dan kontekstual. Mishrawi (2022: 137) menunjukkan bahwa banyak guru PAI masih 

mengalami kesulitan dalam menyajikan konsep-konsep tersebut secara berimbang, seringkali terjebak pada 

ekstremitas pendekatan, baik terlalu apologetik maupun terlalu kritis. Pelatihan yang diberikan dapat mencakup 

teknik pedagogis untuk membimbing siswa dalam memahami kompleksitas pemikiran tokoh seperti Quthb 

tanpa terjebak pada simplifikasi atau glorifikasi berlebihan. 

Penelitian ini memiliki keterbatasan berupa analisis yang terbatas pada tafsir Fi Dzilalil Qur'an tanpa 

mencakup karya-karya Quthb lainnya, tidak melakukan pelacakan kronologis perkembangan pemikirannya, 

belum menyentuh aspek resepsi dan interpretasi tafsir di kalangan pembaca Muslim Indonesia, serta belum 

secara memadai menganalisis pengaruh konteks sosio-politik Mesir terhadap orientasi ideologis tafsirnya. 

Dalam implementasinya, konsep moderasi Quthb memerlukan adaptasi kritis dan selektif untuk diselaraskan 

dengan pendekatan moderasi beragama versi Kementerian Agama RI dan konteks Indonesia yang menganut 

prinsip Pancasila sebagai dasar negara. 

SIMPULAN 

Penelitian ini mengungkapkan dimensi moderasi dalam tafsir Fi Dzilalil Qur'an karya Sayyid Quthb yang 

dapat berkontribusi pada pengembangan pendidikan moderasi beragama, meliputi: penafsiran wasathiyyah 

sebagai posisi tengah yang aktif dan dinamis, metodologi penafsiran yang kontekstual, penekanan pada keadilan 

sosial, pengakuan terhadap pluralitas, dan pendekatan pendidikan holistik. Namun, mengingat posisi Quthb 

yang kontroversial dalam diskursus Islam kontemporer, interpretasi moderat terhadap karyanya perlu diletakkan 

dalam kerangka kehati-hatian akademik, terutama terkait konsep-konsep yang berpotensi ditafsirkan secara 

ekstrem seperti hakimiyyah, jahiliyyah modern, dan jihad. Untuk penelitian lanjutan, diperlukan studi empiris 

yang menguji efektivitas implementasi konsep moderasi dari pemikiran Quthb di institusi pendidikan Islam 

Indonesia, seperti studi etnografis tentang resepsi tafsirnya di pesantren, penelitian eksperimental tentang modul 

pembelajaran PAI berbasis moderasi, studi komparatif dampak penggunaan tafsirnya terhadap sikap moderasi 

beragama, dan analisis konten digital tentang interpretasi konsep Quthb di media sosial. Dengan menghadirkan 

pembacaan yang lebih utuh dan kontekstual terhadap karya Quthb, kita dapat mengapresiasi warisan 

intelektualnya secara proporsional sambil mewaspadai potensi penyimpangan interpretasi yang dapat mengarah 

pada ekstremisme. 

DAFTAR PUSTAKA 

Abdullah, M. A. (2022). Islamic Religious Moderation in the Disruption Era: Challenges and Opportunities. 

Journal of Islamic Studies, 33(2), 187-209. https://doi.org/10.1093/jis/etac002 

Abdullah, M. A. (2022). Islamic Studies in Higher Education: Integrative-Interconnective Approach. 

Yogyakarta: Sunan Kalijaga Press. 



540 Pendidikan Moderasi Beragama dalam Tafsir Fi Zhilalil Qur'an - Almu’min, Abdul Mu’id, Qadriyyah 

 DOI: https://doi.org/10.31004/edukatif.v7i2.8073 
 

Edukatif : Jurnal Ilmu Pendidikan Vol 7 No 2 Bulan April 2025 

p-ISSN 2656-8063 e-ISSN 2656-8071 

 

Abu Zayd, N. H. (2018). Reformation of Islamic Thought: A Critical Historical Analysis. Edinburgh University 

Press Journals, 45(3), 412-429. https://doi.org/10.1007/s11562-018-0426-y 

Akbar, A. (2021). Rethinking the Concept of Jihad in Fi Zilal al-Qur'an: Implications for Contemporary Islamic 

Education. International Journal of Islamic Educational Research, 5(2), 112-135. 

https://doi.org/10.31332/ijier.v5i2.2978 

Al-Azami, T., & Suyuti, A. (2023). Reconstructing Sayyid Qutb's Educational Thought: From Radicalism to 

Moderation. Contemporary Islam, 17(1), 58-79. https://doi.org/10.1007/s11562-022-00501-y 

Al-Jawi, M. S., & Rahman, F. (2021). Sayyid Qutb's Interpretation of Justice in Fi Zilal Al-Qur'an and Its 

Relevance to Contemporary Islamic Education. International Journal of Islamic Educational Studies, 4(1), 

45-67. https://doi.org/10.21093/ijes.v4i1.3278 

Al-Qaradawi, Y. (2011). Fiqh al-Wasatiyyah al-Islamiyyah wa al-Tajdid. Cairo: Dar al-Shuruq. 

Amin, A. R., Saharuddin, S., & Rahman, M. (2023). Wasatiyyah as the Foundation of Sustainable Religious 

Harmony: An Indonesian Experience. Journal of Religious Studies, 59(1), 78-97. 

https://doi.org/10.1080/0048721X.2022.2161733 

Azra, A. (2020). Moderasi Islam di Indonesia: Dari Ajaran, Ibadah, hingga Perilaku. Jakarta: Kencana. 

Badmas, A. Y. (2019). Educational Philosophy in Sayyid Qutb's Fi Zilal al-Qur'an. Muslim Education 

Quarterly, 36(2), 84-103. https://doi.org/10.1080/09596410.2019.1637283 

Barton, G., & Fealy, G. (2020). Nahdlatul Ulama and Moderation in Indonesian Islam. Singapore: ISEAS 

Publishing. 

Calvert, J. (2020). Revisiting Sayyid Qutb: Intellectual Legacy and Contemporary Relevance. Religion 

Compass, 14(3), e12358. https://doi.org/10.1111/rec3.12358 

Carré, O. (2020). Mysticism and Politics in Sayyid Qutb's Thought. Muslim World, 110(1), 88-109. 

https://doi.org/10.1111/muwo.12320 

Cohen, J. (2023). "Digital Radicalization among Generation Z: The Role of Religious Content." Journal of 

Religion and Digital Media, 8(2), 112-134. 

El Fadl, K. A. (2005). The Great Theft: Wrestling Islam from the Extremists. New York: HarperOne. 

El-Fadl, K. A. (2021). Wrestling Islam from the Extremists: Rethinking Moderation in Contemporary Islamic 

Thought. Journal of Islamic Studies, 32(1), 1-29. https://doi.org/10.1093/jis/etaa035 

Esposito, J. L. (2010). The Future of Islam. New York: Oxford University Press. 

Euben, R. L. (2002). "Killing (for) Politics: Jihad, Martyrdom, and Political Action." Political Theory, 30(1), 4-

35. 

Euben, R. L. (2023). Deconstructing Political Theology in Modern Islamic Thought: The Case of Sayyid Qutb. 

Political Theory, 51(1), 109-138. https://doi.org/10.1177/00905917221140290 

Fikriyati, U., & Rahmat, S. T. (2021). Wasatiyyah in Sayyid Qutb's Tafsir: A Conceptual Analysis. Al-Jami'ah: 

Journal of Islamic Studies, 59(1), 207-236. https://doi.org/10.14421/ajis.2021.591.207-236 

Hamdeh, E. (2020). Contextualizing Classical Tafsir in Contemporary Islamic Education: Opportunities and 

Challenges. Religion & Education, 47(1), 82-100. https://doi.org/10.1080/15507394.2019.1687224 

Hanafi, H. (2010). Min al-Aqidah ila al-Tsawrah. Cairo: Maktabah Madbuli. 

Hanafi, Y., Saefi, M., & Nugroho, B. T. (2023). Reimagining Sayyid Qutb's Educational Thought for Moderate 

Islamic Education in the Digital Age. Religious Education, 118(2), 175-194. 

https://doi.org/10.1080/00344087.2022.2134752 

Hasan, N. (2019). "Jihad and the State in Indonesia: From Darul Islam to Jemaah Islamiyah." Southeast Asian 

Studies, 7(2), 159-182. 



541 Pendidikan Moderasi Beragama dalam Tafsir Fi Zhilalil Qur'an - Almu’min, Abdul Mu’id, Qadriyyah 

 DOI: https://doi.org/10.31004/edukatif.v7i2.8073 
 

Edukatif : Jurnal Ilmu Pendidikan Vol 7 No 2 Bulan April 2025 

p-ISSN 2656-8063 e-ISSN 2656-8071 

 

Hashim, R., Al-Attas, S. M., & Kamali, M. H. (2022). Moderation (Wasatiyyah) in Islamic Educational 

Philosophy: Conceptual Framework and Practical Implications. International Journal of Islamic Thought, 

21(1), 24-45. https://doi.org/10.24035/ijit.21.2022.214 

Hefner, R. W. (2021). Civil Islam: Muslims and Democratization in Indonesia. Princeton: Princeton University 

Press. 

Hilmy, M. (2020). Whither Indonesia's Islamic Moderatism? A Reexamination on the Moderate Vision of 

Muhammadiyah and NU. Journal of Indonesian Islam, 14(1), 1-31. 

https://doi.org/10.15642/JIIS.2020.14.1.1-31 

Kamali, M. H. (2015). The Middle Path of Moderation in Islam: The Qur'anic Principle of Wasatiyyah. Oxford: 

Oxford University Press. 

Kamali, M. H. (2021). The Middle Path of Moderation in Islam: The Qur'anic Principle of Wasatiyyah 

Revisited. Oxford Journal of Islamic Studies, 32(3), 358-385. https://doi.org/10.1093/jis/etab027 

Kemenag RI. (2019). Moderasi Beragama. Jakarta: Badan Litbang dan Diklat Kementerian Agama RI. 

Khatab, S. (2016). The Political Thought of Sayyid Qutb: The Theory of Jahiliyyah. London: Routledge. 

Khatab, S. (2019). The Political Thought of Sayyid Qutb: The Theory of Jahiliyyah Reconsidered. Middle 

Eastern Studies, 55(6), 946-968. https://doi.org/10.1080/00263206.2019.1616574 

Kirana, S., & Huda, M. (2023). The Concept of Ummah Wasat in Sayyid Qutb's Tafsir and Its Relevance to 

Contemporary Character Education. International Journal of Islamic Education, 9(1), 34-57. 

https://doi.org/10.24042/ijie.v9i1.13452 

Lubis, M., & Dongoran, H. (2020). "Integrasi Nilai-nilai Moderasi dalam Kurikulum Merdeka Belajar." Jurnal 

Pendidikan Islam, 11(2), 76-97. 

Maarif, S. (2022). Texts, Authority and Educational Reforms: Sayyid Qutb's Influence in Indonesian Islamic 

Educational Institutions. Journal of Islamic and Muslim Studies, 7(1), 107-130. 

https://doi.org/10.2979/jims.7.1.05 

Mamdani, M. (2004). Good Muslim, Bad Muslim: America, the Cold War, and the Roots of Terror. New York: 

Pantheon Books. 

Menchik, J. (2021). Digital Islam: Technology and Religious Change in Indonesia. Cambridge: Cambridge 

University Press. 

Mishrawi, Z. (2022). "Tantangan Pendidikan Moderasi Beragama di Sekolah." Jurnal Studi Islam, 13(1), 125-

142. 

Moussalli, A. S. (2019). Contemporary Islamic Political Thought: A Comparative Analysis of Sayyid Qutb, 

Hassan al-Banna, and Rashid al-Ghannushi. International Journal of Middle East Studies, 51(2), 318-339. 

https://doi.org/10.1017/S0020743819000102 

Nettler, R. L. (2018). Sayyid Qutb's Qur'anic Concept of Jahiliyyah: A Critical Reassessment. Die Welt des 

Islams, 58(2), 165-189. https://doi.org/10.1163/15700607-05820001 

Noorhaidi, H. (2018). "Promoting Peace: The Role of Islamic Education in Countering Violent Extremism." 

Studia Islamika, 25(1), 123-147. 

Nur, A. S., & Mukhlis, L. (2020). Islamic Moderation in the Educational Institutions: Study on the Concept of 

Wasatiyyah in the Indonesian Pesantren. International Journal of Islamic Educational Psychology, 1(2), 

110-129. https://doi.org/10.18196/ijiep.v1i2.9578 

Rahman, F. (2022). Social Ethics in Sayyid Qutb's Interpretation of the Qur'an: A Contemporary Analysis. 

Journal of Qur'anic Studies, 24(1), 48-73. https://doi.org/10.3366/jqs.2022.0465 

Rahman, M., & Setia, P. (2021). A New Reading of Sayyid Qutb's Educational Thought: Between Radicalism 

and Moderation. Islamic Studies, 60(1), 51-78. https://doi.org/10.2307/27032835 



542 Pendidikan Moderasi Beragama dalam Tafsir Fi Zhilalil Qur'an - Almu’min, Abdul Mu’id, Qadriyyah 

 DOI: https://doi.org/10.31004/edukatif.v7i2.8073 
 

Edukatif : Jurnal Ilmu Pendidikan Vol 7 No 2 Bulan April 2025 

p-ISSN 2656-8063 e-ISSN 2656-8071 

 

Raihani, R. (2021). "Islamic School Curriculum in Indonesia: A Critical Analysis." Curriculum Inquiry, 51(1), 

53-71. 

Ramadan, T. (2009). Radical Reform: Islamic Ethics and Liberation. Oxford: Oxford University Press. 

Sacks, J. (2002). The Dignity of Difference: How to Avoid the Clash of Civilizations. London: Continuum. 

Shepard, W. E. (2003). "Sayyid Qutb's Doctrine of Jahiliyya." International Journal of Middle East Studies, 

35(4), 521-545. 

Shepard, W. E. (2018). Sayyid Qutb's Milestones Revisited: A Critical Assessment. Die Welt des Islams, 58(3), 

306-331. https://doi.org/10.1163/15700607-05830003 

Shihab, M. Q. (2019). Wasathiyyah: Wawasan Islam tentang Moderasi Beragama. Tangerang: Lentera Hati. 

Sibawaihi, S. (2018). "Eskatologi dalam Pemikiran Sayyid Quthb." ESENSIA: Jurnal Ilmu-Ilmu Ushuluddin, 

19(1), 169-184. 

Soage, A. B. (2018). Islamism and Modernity: The Political Thought of Sayyid Qutb. Totalitarian Movements 

and Political Religions, 19(3), 284-303. https://doi.org/10.1080/14690764.2018.1499456 

Soroush, A. (2000). Reason, Freedom, and Democracy in Islam. Oxford: Oxford University Press. 

Taji-Farouki, S. (2021). Modern Tafsir Reconsidered: The Reception of Fi Zilal al-Qur'an in Contemporary 

Islamic Educational Contexts. Journal of Qur'anic Studies, 23(2), 102-131. 

https://doi.org/10.3366/jqs.2021.0463 

Toth, J. (2022). The Evolution of Jihad Theory in Sayyid Qutb's Thought: From Spiritual Struggle to Political 

Revolution. Terrorism and Political Violence, 34(5), 1010-1032. 

https://doi.org/10.1080/09546553.2021.1956642 

Widodo, A. (2022). "Implementasi Nilai-nilai Moderasi Beragama dalam Pembelajaran PAI." Jurnal 

Pendidikan Agama Islam, 19(1), 87-102. 

Woodward, M., Rohmaniyah, I., Amin, A., & Coleman, D. (2022). "Muslim Education, Celebrating Islam and 

Having Fun as Counter-Radicalization Strategies in Indonesia." Perspectives on Terrorism, 16(3), 199-

220. 

Zuhdi, M. H. (2021). Islamic Moderation and Its Impact on Deradicalization: The Case of Religious-Based 

Educational Institutions in Indonesia. Studia Islamika, 28(1), 1-33. 

https://doi.org/10.36712/sdi.v28i1.15605 

Zulkifli, Z., & Ibrahim, I. A. (2022). Educational Values in Sayyid Qutb's Tafsir: Implications for Contemporary 

Islamic Pedagogy. International Journal of Islamic Education Research, 7(2), 220-243. 

https://doi.org/10.31332/ijier.v7i2.4359. 


