
Edukatif : Jurnal Ilmu Pendidikan Vol 6 No 4 Agustus 2024   

p-ISSN 2656-8063  e-ISSN 2656-8071 

 

Edukatif: Jurnal Ilmu Pendidikan 
Volume 6 Nomor 4 Bulan Agustus Tahun 2024 Halaman 3451 - 3459 

https://edukatif.org/index.php/edukatif/index 
 

Pandangan Islam tentang Evaluasi Pendidikan Islam 
 

Hesti Agustian1, Elvi Syoviana2, M. Agus Fanar3 

STITNU Sakinah Dharmasraya, Indonesia1,2,3 

e-mail : hestiagustian21@yahoo.com1 

 

Abstrak 

Penelitian ini dilatarbelakangi oleh perkembangan evaluasi ilmu tidak hanya mengkaji ilmu pendidikan, akan 

tetapi sudah masuk pada ranah evaluasi pendidikan Islam yang sudah diterapkan sejak pada zaman Rasulullah 

SAW. Penelitian bertujuan untuk mengetahui dan menentukan posisi evaluasi pendidikan Islam menurut 

pandangan. Metode kajian literatur digunakan berdasarkan hasil review dari sejumlah artikel yang diterbitkan di 

jurnal nasional. Hasil penelitian menunjukkan bahwa pandangan Islam tentang evaluasi pendidikan Islam 

melibatkan empat indikator, yaitu penilaian perkembangan, evaluasi submatif, penilaian dalam bentuk tugas, dan 

penilaian analitik. Dari empat indikator ini dengan menggunakan parameter evaluasi kognitif, afektif, dan 

motorik menemukan penyusun menelusuri sasaran, kemampuan, standar, dan macam evaluasi keislaman 

evaluasi seperti yang ditunjukkan oleh sudut pandang Al-Qur’an Hadis. Hasil penelitian ini berkontribusi 

terhadap evaluasi Pendidikan Islam berdasarkan tahapan penilaian analitik yang mampu mengevaluasi secara 

keseluruhan dengan melibatkan tahap perencanaan, pelaksanaan, dan evaluasi. 

Kata Kunci: Evaluasi, Pendidikan, Al-Qur’an, Hadits 

Abstract 

This research is expected to determine the assessment of Islamic schools from the point of view of the Prophet 

Muhammad SAW. The creator uses subjective examination techniques in this review, utilizing the type of library 

research and accompanied by the substance of the examination approach. Therefore, the authors collected 

hadiths that deal with instructive judgment. Correspondingly, there will be found hadiths related to the evaluation 

of exercises. In this examination, the compiler traces the objectives, abilities, standards, and types of evaluation 

of Islamic evaluation as shown by the hadith point of view. Therefore, this writing will add treasures to the 

evaluation of Islam concerning the evaluation of Islamic schools from the point of view of the hadith of the 

Prophet Muhammad SAW. The results of this research contribute to the evaluation of Islamic Education based 

on analytical assessment stages that can evaluate the whole by involving the planning, implementation, and 

evaluation stages. 

Keywords: Evaluation, education, Al-Qur’an, Hadits 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Copyright (c) 2024 Hesti Agustian, Elvi Syoviana, M. Agus Fanar 

 Corresponding author :  

Email : hestiagustian21@yahoo.com ISSN 2656-8063 (Media Cetak) 

DOI : https://doi.org/10.31004/edukatif.v6i4.7353 ISSN 2656-8071 (Media Online)

https://edukatif.org/index.php/edukatif/index
mailto:hestiagustian21@yahoo.com
mailto:hestiagustian21@yahoo.com


3452 Pandangan Islam tentang Evaluasi Pendidikan Islam - Hesti Agustian, Elvi Syoviana, M. Agus Fanar 

 DOI: https://doi.org/10.31004/edukatif.v6i4.7353 
 

Edukatif : Jurnal Ilmu Pendidikan Vol 6 No 4 Agustus 2024   

p-ISSN 2656-8063  e-ISSN 2656-8071 

 

PENDAHULUAN 

Dalam mewujudkan pendidikan 100 tahun harus ada temuan sadar untuk menciptakan, membantu dan 

menunjukkan peristiwa dan perkembangan keberadaan insan manusia sehingga mempunyai hayat yang layak 

dan berarti. Sementara itu, siklus pendidikan itu sendiri berencana untuk mencapai perubahan yang ideal bagi 

setiap siswa. Pendidikan Islam merupakan pendidikan yang bertumpu pada sisi positif pelajaran Islam yang 

terkandung dalam Al-Qur’an dan Hadits, serta renungan para peneliti Islam dan amalan umat Islam yang dapat 

dibuktikan kebenarannya (Tamjidnoor, 2022). 

Kemajuan yang diinginkan oleh siswa mencakup tiga bidang. (1) Tujuan asli siswa adalah sesuai dengan 

perkembangan ideal. (2) Tujuan bermasyarakat berhubungan dengan kehadiran masyarakat sebagai unit sosial, 

serta unsur-unsur rakyat secara keseluruhan. (3) Ilmu pengetahuan, ekspresi, pelatihan profesional dan tujuan 

ahli yang berhubungan dengan pengajaran. Penilaian seharusnya menentukan pencapaian obyektif. Penilaian, 

salah satu bagian dari sistem pendidikan Islam, harus diselesaikan dan dikoordinasikan dengan tujuan sebagai 

instrumen untuk mengukur pencapaian atau tujuan yang diselesaikan dalam persiapan Islam dan menciptakan 

pertemuan.  

Dalam sejarah Islam, Nabi Muhammad SAW merupakan ilustrasi penilaian. Dia selalu mengevaluasi 

kemampuan teman-temannya dalam mengambil pelajaran ketat atau menyelesaikan kewajiban mereka. Untuk 

melihat dampak pendidikannya, Rasulullah SAW kerap mengevaluasi ingatan para sahabatnya dengan 

mengajak mereka membaca bait-bait Alquran di hadapannya, kemudian meralat ingatan dan kesalahan 

pemahaman mereka. 

Rasulullah SAW mengajari para sahabat agar menjadi usia terbaik umat ini, tidak hanya umat Islam yang 

terperangah dengan akibat dari didikan Nabi, bahkan orang-orang kafir pun tercengang dengan didikan yang 

Rasulullah lakukan pada para sahabat untuk menciptakan usia yang baik. Ini merupakan model yang bisa 

menunjukkan bahwa Islam benar-benar fokus pada permasalahan yang ada dalam ranah pendidikan 

(Musriaparto, 2020). 

Informasi yang digunakan para ilmuwan dalam penelitian ini terbagi menjadi dua jenis, yaitu informasi 

esensial dan informasi tambahan, informasi esensial adalah informasi dari kitab-kitab hadis seperti hadis 

Bukhari, Muslim, Abu Dawud, dan lain sebagainya. Selain itu, informasi pilihan adalah informasi yang 

bersumber dari buku-buku instruktif yang berhubungan dengan judul eksplorasi yang dibicarakan. 

Berdasarkan penjelasan di atas, terdapat beberapa kajian literatur yang relevan yang telah dilakukan oleh 

Suharna (2016) menyatakan bahwa evaluasi pendidikan perspektif Islam berdasarkan Al-qur’an. Prinsip 

evaluasi pendidikan perspektif Islam mengarah pada tujuan yang dilakukan secara berkesinambungan sesuai 

dengan tujuan dan fungsi evaluasi pendidikan perspektif Islam. Hasil penelitian menunjukkan bahwa 

kemampuan berpikir manusia berdasarkan problem kehidupan yang dijalankan, penerapan evaluasi pendidikan 

yang dilakukan oleh Rasulullah SAW, penentuan tingkat klasifikasi keimanan seseorang, tingkat daya kognisi, 

dan memberikan dampak terhadap hubungan sebab akibat terhadap aktivitas buruk yang dilakukan oleh manusia 

(Suharna, 2016a); (Mulyana et al., 2022).  

Marzuki dan Hakim (2019) menyebutkan bahwa evaluasi pembelajaran dalam pendidikan Islam 

merupakan evaluasi yang tidak dapat dipisahkan dari kegiatan pembelajaran tentang nilai ajaran agama Islam 

berdasarkan Al-qur’an dan Hadist dalam pemikiran ulama dan sejarah umat Islam (Marzuki & Hakim, 2019). 

Penelitian Stepanili, Hasbiyalah, dan Samsul (2019) menyatakan bahwa evaluasi pendidikan perspektif Islam 

berdasarkan perencanaan, pengelolaan, proses dan tindak lanjut pendidikan yang dilakukan oleh individu atau 

kelompok dan institusi. Sistem evaluasi berdasarkan Al-qur’an dengan prinsip kontinuitas, prinsip menyeluruh, 

prinsip objektivitas, dan prinsip tujuan. Hasil penelitian menunjukkan terdapat hubungan positif antara evaluasi 

pembelajaran dengan perspektif Islam karena evaluasi dilakukan tidak terlepas dari ajaran Islam (Stepanili et 

al., 2019).  

Frimayanti (2017) menyatakan bahwa penerapan pendidikan nilai dalam pendidikan Agama Islam 

berlandaskan Al-qur’an dan Hadis. Penerapan pendidikan berdasarkan tujuan, materi, metode, kegiatan 



3453 Pandangan Islam tentang Evaluasi Pendidikan Islam - Hesti Agustian, Elvi Syoviana, M. Agus Fanar 

 DOI: https://doi.org/10.31004/edukatif.v6i4.7353 
 

Edukatif : Jurnal Ilmu Pendidikan Vol 6 No 4 Agustus 2024   

p-ISSN 2656-8063  e-ISSN 2656-8071 

 

evaluasi. Hasil penelitian menunjukkan bahwa konsep pendidikan nilai dalam Islam berasal dari norma ajaran 

Islam, tolak ukur perilaku dilihat dari nilai-nilai ajaran Islam, penerapan nilai dalam tindakan praktis dilihat dari 

kesadaran siswa yang bermanfaat bagi kehidupan manusia (Frimayanti, 2017). Penelitian Shafaunnida (2022) 

menyatakan bahwa evaluasi pendidikan perspektif filsafat pendidikan Islam merupakan induk lmu pengetahuan. 

Hasil penelitian menunjukkan bahwa kedudukan evaluasi pendidikan adalah sebagai input untuk melakukan 

perbaikan kegiatan pendidikan guna memberikan umpan balik. Prinsip evaluasi dilakukan berdasarkan hasil 

pengukuran, penilaian yang norm referenced dan orientation referenced. Prinsip ini sejalan dengan ajaran Islam 

yang menekankan pada tingkah laku, materi pelajaran, dan proses belajar mengajar (Shafaunnida, 2022). 

Kajian literatur di atas memperkuat bahwa penelitian pandangan Islam tentang evaluasi pendidikan Islam 

masih jarang dilakukan sehingga penelitian ini perlu dilakukan lebih lanjut guna mempertegas kedudukan 

pandangan Islam tentang evaluasi pendidikan Islam. Penelitian ini berkontribusi terhadap evaluasi Pendidikan 

Islam berdasarkan empat tahapan penilaian evaluasi, yaitu penilaian perkembangan, evaluasi sumatif, penilaian 

dalam bentuk tugas, dan penilaian analitik (Laksono & Izzulka, 2022). 

METODE 

Penelitian ini mengkaji studi kepustakaan berdasarkan hasil review identifikasi sepuluh jurnal nasional. 

Tahapan analisis dilakukan dengan (1) proses identifikasi menggunakan mesin pencarian Google sebanyak 

sepuluh artikel di jurnal nasional dari tahun 2016 sampai dengan 2023; (2) masing-masing artikel 

dikelompokkan sesuai dengan indikator penelitian, yaitu evaluasi penilaian dalam pandangan Islam mempunyai 

empat tahapan, yaitu penilaian perkembangan, evaluasi sumatif, penilaian tugas, dan penilaian analitik; (3) 

masing-masing artikel dikaji berdasarkan indikator penelitian pada artikel jurnal nasional; (4) hasil penerapan 

penilaian evaluasi dikaitkan dengan implikasi pada pembahasan dan kesimpulan setiap artikel; (5) hasil analisis 

dijelaskan untuk membuat perbedaan posisi penelitian ini dengan penelitian relevan yang sudah dilakukan . 

Berikutnya, evaluasi Pendidikan Islam ini sudut pandang hadis Nabi Muhammad SAW, pakar menggunakan 

teknik riset kepustakaan, yaitu informasi spesifik yang diperoleh analis melalui berbagai tulisan yang dapat 

diakses, misalnya tulisan dari kitab-kitab dan artikel-artikel logis yang mempunyai relevansi sehubungan 

dengan subjek dalam masalah ini. Di papan informasi, para ilmuwan membedah informasi menggunakan 

analisis grafis dan menyajikannya dengan sengaja dan tidak memihak. Kemudian, penyusun menganalisis buku, 

artikel logis, makalah referensi yang nantinya akan menjadi hotspot perpustakaan untuk eksplorasi ini. 

Eksplorasi ini dibahas secara tertulis, yang berguna untuk menemukan informasi hipotetis terkait dengan 

pendekatan perbaikan sosial dalam mengembangkan rencana pendidikan sekolah ketat Islam (Wahyuni Ningsih 

et al., 2019). Berikut tahapan penelitian sampai akhir dengan menggunakan teknik dan prosedur penelitian yang 

dilakukan. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Gambar 1. Prosedur dan Tahapan Penelitian 

 

0 2 4 6 8 10 12

Proses Identifikasi

Proses Klasifikasi

Klasifikasi dikaji berdasarkan Indikator

Hasil kajian dimuat dalam Pembahasan

Hasil analisis penentuan Kedudukan…

Prosedur dan Tahapan Penelitian

Hasil Analisis Data Analisis Data Pengumpulan Data



3454 Pandangan Islam tentang Evaluasi Pendidikan Islam - Hesti Agustian, Elvi Syoviana, M. Agus Fanar 

 DOI: https://doi.org/10.31004/edukatif.v6i4.7353 
 

Edukatif : Jurnal Ilmu Pendidikan Vol 6 No 4 Agustus 2024   

p-ISSN 2656-8063  e-ISSN 2656-8071 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Dalam arti sebenarnya penilaian berawal dari kata bahasa Inggris assessment, yang artinya evaluasi, 

penilaian. Atau sebaliknya berasal dari kata toasses yang artinya memberikan penilaian (Kasman, 2021). 

Suharsimi Arikunto mengemukakan tiga istilah dalam pemeriksaan penilaian, yaitu estimasi, penilaian, dan 

penilaian. Estimasi adalah mengkontraskan sesuatu dan suatu tindakan. Estimasi ini bersifat kuantitatif. 

Evaluasi adalah menentukan suatu kesimpulan tentang sesuatu dengan proporsi baik dan buruk. Penilaian ini 

bersifat subyektif, sedangkan penilaian mencakup estimasi dan evaluasi. Gagasan tentang nilai yang signifikan 

pada awalnya diadvokasi oleh Plato. Pembicaraan nilai diperluas dalam pembicaraan filosofis, khususnya dalam 

perspektif aksiologisnya. Tempat nilai-nilai dalam perspektif ini sangat penting, mengingat fakta bahwa kaum 

realis meyakini nilai-nilai tersebut sebagai awal dari epistemologi dan penalaran filosofis .Kata penghargaan 

terkenal dalam bidang pemikiran, namun juga dalam bidang-bidang seperti masalah keuangan, masyarakat dan 

sekolah (Rokhmah, 2021). Dalam aspek finansial, istilah harga diri dihubungkan dengan biaya. Di sisi lain, di 

sekolah, kata penghargaan dianggap menawarkan substansi insentif dalam filosofi dan epistemologi pendidikan, 

mengarahkan siklus sedemikian rupa sehingga benar-benar menyinggung penghargaan (Rahayu, 2019). 

Sementara dari segi istilah juga ada beberapa varian, namun pada dasarnya hampir mirip, hanya cara 

penyampaiannya saja yang unik. Oemar Hamalik mencirikan evaluasi sebagai cara paling umum untuk 

mensurvei kemajuan, perkembangan, dan kemajuan siswa untuk tujuan instruktif (Hamalik, 2015). Suharsimi 

memisahkan antara ungkapan “estimasi”, “penilaian”, dan “penilaian”. Menurutnya, estimasi adalah korelasi 

suatu hal dengan suatu ukuran. Estimasi ini bersifat kuantitatif. Sementara itu, evaluasi merupakan pilihan 

subyektif terhadap sesuatu yang mempunyai penanda besar dan buruk. Untuk situasi ini, penilaian mencakup 

estimasi dan evaluasi kuantitatif. Kata penilaian tidak bisa diartikan sama dalam struktur pemikiran Islam, 

namun ada istilah-istilah tertentu yang menyoroti pentingnya evaluasi. Antara lain adalah: Al-Hukm yang 

mengandung arti disiplin atau keimanan (QS. A Naml: 78), Al-Hisab‛ yang mengandung makna perhitungan, 

pemahaman dan perkiraan (QS. Al-Baqarah: 284), Al-Nazr yang mengandung makna penglihatan. (An-Naml: 

27), Al Qadha yang artinya ketertiban (QS. Thaha: 72). Al-Bala', yaitu suatu pendahuluan atau ujian (QS. Al 

Mulk: 2); (As’ad, 2019); (Suharna, 2016b). 

Beberapa terminologi di atas dapat digunakan untuk mengetahui arti dari appraisal atau penilaian secara 

langsung, atau pada hakikatnya sebagai alat atau siklus dalam evaluasi (Nawangsih & Achmad, 2022). Hal ini 

tergantung pada pemahaman bahwa Al-Qur’an dan As-Sunnah merupakan standar umum atau standar 

pengajaran dan pelaksanaannya tidak seluruhnya ditentukan oleh individu itu sendiri. ungkapan penilaian pada 

tingkat selanjutnya dimaksudkan untuk mengejar terjemahan atau pilihan sehubungan dengan instruksi. Setiap 

kegiatan bergantung pada pengaturan instruktif tertentu, tujuan, bahan, perangkat dan iklim. Mengingat 

variabel-variabel ini, tugas penilaian diharapkan dapat menentukan tingkat pencapaian instruktif yang dicapai 

(Aziz, 2023). 

Apabila penilaian dikaitkan dengan pelatihan, maka dapat diartikan sebagai suatu proses yang 

mempertentangkan keadaan dengan persoalan yang berkaitan dengan persekolahan dengan norma tertentu, 

karena penilaian instruktif sebenarnya merupakan penilaian terhadap pembelajaran siswa, namun juga penilaian 

terhadap hasil pendidik, program pendidikan, teknik, kerangka kerja, iklim, dan sebagainya (Sawaluddin, 2018). 

Berdasarkan berbagai perspektif tersebut, cenderung disimpulkan bahwa penilaian adalah suatu siklus 

dan kegiatan yang disusun untuk mengumpulkan data tentang kemajuan, perkembangan dan peningkatan 

(siswa) menuju tujuan (persekolahan) sehingga evaluasi dapat diselesaikan sebagai alasan untuk menetapkan 

sasaran. Oleh karena itu, dengan bantuan penilaian, kita mendapatkan data dan keputusan tentang hasil suatu 

gerakan, dan setelah itu kita dapat menentukan pilihan dan jawaban untuk kegiatan selanjutnya (Rasyid, 2016).  

Oleh karena itu, penilaian pendidikan Islam merupakan suatu gerakan untuk mensurvei perilaku siswa 

dari seluruh mental psikologis dan sudut pandang yang sangat ketat dalam pendidikan Islam, untuk itu tentu 

saja Al-Qur'an dan Al-Hadits yang menjadi aturannya. Dengan disajikannya penilaian ini, instruktur, namun 

semua perspektif/komponen pelatihan Islam. Penilaian sebagai serangkaian penyelidikan dan pembuktian 



3455 Pandangan Islam tentang Evaluasi Pendidikan Islam - Hesti Agustian, Elvi Syoviana, M. Agus Fanar 

 DOI: https://doi.org/10.31004/edukatif.v6i4.7353 
 

Edukatif : Jurnal Ilmu Pendidikan Vol 6 No 4 Agustus 2024   

p-ISSN 2656-8063  e-ISSN 2656-8071 

 

metodis mengenai hasil program untuk sampai pada kesimpulan tentang signifikansi, pelaksanaan, dan cara-

cara elektif dalam menyampaikan atau mencapai hasil (Nasution, 2017). 

Penilaian adalah suatu proses pengumpulan, penggambaran, penguraian dan pengenalan data tentang 

suatu program secara terus-menerus dan tepat sehingga cenderung digunakan sebagai alasan untuk navigasi, 

rencana strategi dan perbaikan program lebih lanjut. Selain itu, penilaian juga dapat diartikan sebagai suatu 

kegiatan memberikan pemikiran mengenai nilai dan penting model ya sesuatu yang sedang dipikirkan. Sesuatu 

ini bisa berupa individu, objek, gerakan, keadaan, atau unit/kumpulan tertentu seperti topik, rencana pendidikan, 

usaha dan proyek. 

Hasil 

Penilaian Maksud dan Tujuan Pendidikan Islam 

Menurut M. Arifin, pengaturan Tuhan atas penilaian terhadap tingkah laku manusia mempunyai tiga 

tujuan instruktif, yaitu: (a). Untuk mengetahui sejauh mana keyakinan masyarakat terhadap setiap penyisihan 

hidup yang dihadapinya; (b). Untuk tahu apa dampak dari keterbukaan sekolah yang diterapkan Rasulullah 

SAW terhadap sanak saudaranya; (c). Untuk menjelaskan derajat keimanan manusia, dengan tujuan agar 

manusia terlihat paling mulia di hadapan Allah SWT (Arifin, 2020). Hal ini serupa dengan hadits yang 

menjelaskan bahwa Nabi menilai para sahabat dengan berbagai pertanyaan-pertanyaan berikut: 

Artinya: Menceritakan kepada kami Qutaibat, menceritakan kepada kami Ismail ibn Ja’far, dari Abdullah 

Ibn Dinar, dari Ibn Umar, ia berkata, Rasulullah SAW bersabda, yang pasti, diantara pohon-pohon itu ada satu 

pohon yang daunnya tidak jatuh ke tanah (gugur). Pohon itu menyerupai seorang Muslim. Jelaskan bagi saya 

pohon apa itu? Orang mengatakan pohon itu terlihat seperti di dalam. ' Kata Abdullah, gagasan itu tampak jelas 

bagiku bahwa yang tersirat adalah pohon kurma. Meski begitu, saya merasa malu untuk menanggapinya. 

Saudara Berkata, beritahu kami, pohon apa itu wahai Kurir Allah? Dia berbicara kepada pohon kurma.” (HR. 

Bukhari No. 61). Rasulullah SAW, juga menguji kemampuan saat pada waktu akan berangkat perang 

sebagaimana riwayat berikut. 

Tuhan memberikan gambaran kerangka penilaian sebagaimana dimaknai dalam kitab surgawi-Nya yang 

intinya adalah mensurvei tingkat keyakinan, komitmen, kedalaman dunia lain, ketidaksempurnaan hati, dan 

ketundukan dalam menoleransi perintah Tuhan untuk tunduk dan menghindar dari-Nya. Pembatasannya. 

Kemudian pada saat itulah Allah menetapkan aturan derajat kehebatan pekerja-Nya. Bagi orang-orang yang 

mempunyai derajat keagungan di sisinya, beliau memberikan ganjaran yang paling mulia, yaitu penghargaan 

atau penghargaan tertentu sesuai wasiatnya yang berakhir di surga. 

Sebagaimana dikemukakan oleh Abdul Mujib dkk, sasaran penilaian adalah: (a). Mengetahui seberapa 

baik siswa memahami maksudnya, melatih ketabahan mental, dan mempersilahkan siswa untuk mengulangi 

kembali materi yang telah diperkenalkan dan memusatkan perhatian pada seberapa banyak yang telah mereka 

ubah; (b) Menyadari siapa yang cemerlang dan siapa yang lemah, benar-benar memusatkan perhatian pada 

mereka yang tidak berdaya agar mereka dapat menebus waktu yang hilang dengan kekurangannya; (c) isu-isu 

yang dapat diubah untuk mengaudit secara metodis hasil-hasil instruktif yang didapat dan membandingkannya 

dengan tujuan-tujuan yang baru saja ditetapkan; (d). Menilai siklus persiapan instruktur, materi dan mata 

pelajaran; (e) Setelah mengikuti pengalaman yang berkembang, tentukan kemampuan siswa dalam suatu 

keterampilan/sub kompetensi tertentu, lacak hambatan belajar siswa (tes gejala), dan berikan bimbingan dan 

gelar untuk perbaikan evaluasi tambahan (Mujib & Mudzakkir, 2008); (Devi, 2021). 

Melihat tujuan-tujuan di atas, kritik dari sasaran-sasaran tersebut dapat kita lihat dari beberapa 

kemampuan yang akan diperoleh, antara lain: Al-Ishalah: Secara khusus, (a) mengerjakan seluruh komponen 

pengajaran, termasuk mengerjakan sudut pandang siswa, sedikit pengetahuan dan kecenderungan; (b) At-

Tazkiyyah : Ini merupakan penyempurnaan seluruh komponen persekolahan, dengan demikian menilik kembali 

rencana pendidikan yang dilaksanakan dan mempertimbangkan apakah rencana tersebut penting bagi 

kelangsungan hidup peserta didik. Dengan asumsi ada rencana yang harus dihilangkan, penting dicari jawaban 

yang sesuai dengan rencana tersebut; (c) At-Tajdid : Menggunakan istilah lain, modernisasi setiap tindakan 



3456 Pandangan Islam tentang Evaluasi Pendidikan Islam - Hesti Agustian, Elvi Syoviana, M. Agus Fanar 

 DOI: https://doi.org/10.31004/edukatif.v6i4.7353 
 

Edukatif : Jurnal Ilmu Pendidikan Vol 6 No 4 Agustus 2024   

p-ISSN 2656-8063  e-ISSN 2656-8071 

 

yang bersifat mendidik. Latihan-latihan yang tidak berhubungan dengan intrik dalam atau luar harus diubah dan 

pilihan-pilihan yang masuk akal harus ditemukan. Gerakan ini akan berkumpul, menghasilkan pelatihan yang 

lebih berkembang, lebih kompleks dan jelas dengan kebutuhan dan zaman siswa; (d) Ad-dakhil : lebih 

spesifiknya, sebagai catatan, pengakuan dan pengesahan, diingat untuk laporan orang-orang pengganti, dan 

sebagainya (Barnawi & Arifin, 2014). 

Secara garis besar, ada empat unsur evaluasi dalam pendidikan Islam, antara lain: (a) Menurut pandangan 

guru, khusus untuk membantu pengajar mengetahui sejauh mana pencapaiannya dalam melaksanakan 

kewajibannya; (b) dari pihak pelajar, khususnya membantu pelajar agar dapat dengan sengaja membina cara 

berperilakunya menjadi lebih baik; (c) Menurut sudut pandang tokoh-tokoh pendidikan Islam, untuk membantu 

para sarjana pendidikan Islam dalam memahami kekurangan-kekurangan hipotesis sekolah Islam dan 

membantu mereka dalam merumuskan kembali spekulasi-spekulasi pengajaran Islam yang signifikan sesuai 

dengan kemajuan zaman yang terus berubah; (d) dimulai dari sisi politik pencipta strategi pelatihan Islam, untuk 

membantu mengembangkan lebih lanjut kerangka pengawasan dan mempertimbangkan pendekatan yang akan 

dilakukan dalam sistem sekolah negeri (Islam) (W, 2022); (Rizayanti & Bustam, 2023). 

Pembahasan 

Macam-Macam Penilaian Sekolah Islam 

Abudin Nata membedakannya menjadi empat macam atau macam penilaian, yaitu: penilaian 

perkembangan, penilaian sumatif, susunan atau tugas, dan penetapan: (a) Penilaian perkembangan mencoba 

untuk menentukan hasil kegiatan pengajaran dan pembelajaran yang dilakukan oleh instruktur dan dilakukan 

oleh siswa. Hal ini terjadi mengingat setiap orang mempunyai kekurangan; (b) Evaluasi sumatif dilakukan untuk 

mengetahui lebih jauh tentang hasil partisipasi siswa dalam proses pembelajaran. kegiatan pengalaman 

instruktif menjelang akhir untuk menyelesaikan tahap berikutnya. Penilaian ini menyatakan bahwa segala 

sesuatu (penghitungan siswa) dilakukan dengan pedoman yang moderat. Hal ini sesuai dengan QS. Al Insyiqaq 

ayat 19; (c) Penilaian susunan atau tugas. Sebelum memasuki ilustrasi, lihat dulu kemampuan siswa dan 

tentukan program pendidikan atau program pendidikan yang dipilih. Kecurigaan yang tersembunyi dalam 

penilaian ini adalah adanya perbedaan pada semua orang (siswa). Hal ini disebutkan dalam QS. Al Isra ayat 8; 

(d) Penilaian analitik untuk membedah keadaan siswa, termasuk kesulitan yang mereka hadapi dan hambatan 

yang mereka hadapi dalam kegiatan pendidikan. Asumsi dari evaluasi ini adalah bahwa pertemuan-pertemuan 

masa lalu yang menyakitkan dapat digunakan sebagai instruktur untuk mengerjakan apa yang ada. Setiap 

periode perolehan tidak terbebas dari hambatan. Jika dia dapat mengidentifikasi dan mengatasi hambatan dan 

kesulitan, dia akan diajak berlatih dalam latihan berikut. Hal ini senada dengan QS. Al Insyirah ayat 5-7. 

Sasaran Penilaian (Kognitif, Afektif, Dan Psikomotor) 

Dilihat dari pemikiran pokok dalam beberapa istilah penilaian menurut Al-Qur'an, diketahui bahwa 

terdapat sasaran penilaian, khususnya; pertama-tama, ruang mental (informasi/pemahaman). Untuk 

mengevaluasi informasi, tes yang menyertainya dapat dimanfaatkan. 1) tujuan penilaian sudut pengakuan adalah 

dengan mengajukan pertanyaan sebagai berbagai keputusan, yang mengharapkan siswa dapat membedakan 

realitas, definisi, dan model yang benar (Mardiah & Syarifuddin, 2019); 2) tujuan dari evaluasi tinjauan, 

strateginya adalah dengan menggunakan pertanyaan-pertanyaan yang tidak bersyarat dan tertutup secara 

langsung untuk mengungkap tanggapan-tanggapan baru; 3) tujuan menilai sudut pandang pemahaman 

(Cognizance), strateginya adalah dengan mengajukan pertanyaan-pertanyaan yang memerlukan pembedaan 

bukti artikulasi, dan susunan yang tepat. 

Kedua, wilayah emosional (perspektif dan nilai) mencakup sudut pandang, misalnya, mengikuti. (1) sudut 

pandang pengakuan, (2) perspektif sambutan, (3) perspektif evaluasi, (4) sudut pandang hierarkis, dan (5) 

perspektif merek dagang dengan nilai atau kompleks nilai, yang secara khusus memasukkan nilai-nilai ke dalam 

kerangka nilai batin seseorang, yang bertindak andal dengan kerangka penghargaan itu. 



3457 Pandangan Islam tentang Evaluasi Pendidikan Islam - Hesti Agustian, Elvi Syoviana, M. Agus Fanar 

 DOI: https://doi.org/10.31004/edukatif.v6i4.7353 
 

Edukatif : Jurnal Ilmu Pendidikan Vol 6 No 4 Agustus 2024   

p-ISSN 2656-8063  e-ISSN 2656-8071 

 

Ketiga, ruang kemampuan (psikomotor), sasaran penilaiannya adalah (1) sudut kemampuan mental, (2) 

sudut pandang kemampuan psikomotorik dengan tes aktivitas, (3) sudut pandang kemampuan responsif, 

diselesaikan secara lugas dengan persepsi yang sebenarnya, (4) sudut pandang kemampuan reseptif. Bersamaan 

dengan itu, Nata A memahami yang pertama, penilaian dalam hal perilaku, yang menyangkut sudut pandang, 

minat, pertimbangan dan kemampuan siswa berdasarkan pengalaman mengajar dan mendidik. Kedua, sudut 

instruktif, khususnya dominasi topik yang diberikan pendidik dalam pengalaman mendidik dan mendidik. 

Ketiga, perspektif yang berhubungan dengan pengalaman mendidik dan mendidik serta menunjukkan dirinya, 

khususnya bahwa pengalaman pendidikan harus dievaluasi secara tidak memihak oleh pengajar. Berikut bukti 

otentik hasil penelitian berdasarkan empat indikator penelitian ini, yaitu 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Gambar 2. Bukti Otentik Hasil Review Artikel 

Berdasarkan Gambar 2 yang dihubungkan dengan indikator penelitian ini, yaitu indikator perkembangan, 

evaluasi sumatif, penilaian dalam bentuk tugas, dan indikator analitik. Hasil gambar 2 diinterpretasikan dari 

sepuluh artikel di jurnal nasional terdapat sembilan artikel ditemukannya mayoritas menggunakan evaluasi 

Pendidikan dalam pandangan Islam berfokus pada indikator analitik, sementara artikel yang satunya dalam 

penelitian Ningsih, Adi, dan Saraswati (2019) menunjukkan hasil evaluasi menggunakan indikator 

perkembangan (Wahyuni Ningsih et al., 2019).  

Hasil penelitian di atas menyebutkan bahwa evaluasi Pendidikan Islam melalui empat penilaian, yaitu (1) 

penilaian perkembangan yang hasilnya ditentukan oleh siswa; (2) evaluasi sumatif dilakukan untuk melihat 

hasil partisipasi siswa dalam proses pembelajaran; (3) penilaian dalam bentuk tugas yang berdasarkan pada 

kemampuan siswa yang berbeda dalam menyelesaikan tugas; (4) penilaian analitik untuk mengkaji keadaan 

siswa guna menanggulangi kesulitan dan hambatan yang dihadapi siswa dalam proses pembelajaran (Haryanto, 

2020). Penelitian ini terbatas yang berfokus pada penilaian analitik mengkaji pada sasaran penilaian kognitif, 

afektif, dan psikomotor. Sementara tiga indikator lainnya dalam evaluasi pendidikan, seperti penilaian 

perkembangan, evaluasi sumatif, penilaian dalam bentuk tugas, dan penilaian analitik belum dilakukan 

penelitian lebih lanjut (Hidayat & Fadli, 2023). 

Penelitian ini berimplikasi terhadap perkembangan evaluasi Pendidikan Islam, khususnya pandangan 

Islam yang sudah diterapkan sejak zaman nabi Muhammad SAW. Kemudian, implikasi penelitian ini juga 

berdampak pada evaluasi Pendidikan Islam yang tidak hanya diterapkan pada tahap penilaian analitik, namun 

mampu melibatkan tiga aspek lainnya, yaitu penilaian perkembangan, evaluasi submatif, penilaian dalam 

0 0,5 1 1,5 2 2,5 3 3,5 4 4,5 5

As'ad (2019)

Aziz (2023)

Devi dan Andrean (2021)

Mardiah dan Syarifuddin ( 2018)

Musriaparto (2020)

Rahayu (2019)

Rasyid (2016)

Rokhmah (2021)

Ningsih, Adi, dan Saraswati (2019)

Marzuki dan Hakim (2019)

BUKTI OTENTIK HASIL REVIEW 

ARTIKEL

Indikator Analitik Penilaian (Tugas) Evaluasi Sumatif Indikator Perkembangan



3458 Pandangan Islam tentang Evaluasi Pendidikan Islam - Hesti Agustian, Elvi Syoviana, M. Agus Fanar 

 DOI: https://doi.org/10.31004/edukatif.v6i4.7353 
 

Edukatif : Jurnal Ilmu Pendidikan Vol 6 No 4 Agustus 2024   

p-ISSN 2656-8063  e-ISSN 2656-8071 

 

bentuk tugas. Selain itu, tahap penilaian analitik melibatkan perencanaan, pelaksanaan, akan tetapi juga pada 

tahap evaluasi itu sendiri. 

SIMPULAN 

Evaluasi adalah suatu interaksi dan kegiatan yang disusun untuk mengumpulkan data tentang kemajuan, 

perkembangan dan peningkatan (peserta didik) menuju tujuan (pelatihan) dengan tujuan agar evaluasi dapat 

diselesaikan sebagai alasan pembentukan sasaran. Pembentukan sasaran dilakukan melalui empat tahapan 

analisis dengan menggunakan indikator penilaian perkembangan, evaluasi sumatif, penilaian dalam bentuk 

tugas, dan penilaian analitik. Indikator yang digunakan dalam penelitian ini adalah penilaian analitik yang 

dilakukan dengan kognitif, afektif, dan psikomotor. Dengan bantuan penilaian, kita memperoleh data dan 

keputusan mengenai hasil suatu gerakan, dan setelah itu kita dapat menentukan pilihan dan jawaban atas 

kegiatan yang dihasilkan. Menurutnya, penilaian pendidikan Islam adalah suatu tindakan untuk menilai tingkah 

laku siswa dari segala sudut pandang mental psikologis dan sudut pandang lain yang ketat dalam pendidikan 

Islam, untuk itu jelas Al-Qur'an dan Al-Hadits yang menjadi kaidahnya. Dengan disajikannya penilaian ini, 

instruktur, namun semua perspektif/komponen pelatihan Islam. Alasan dilakukannya evaluasi adalah untuk 

menentukan pemahaman siswa, mencari tahu siswa mana yang dominan dan mana yang tidak berdaya, serta 

mengumpulkan data yang dapat digunakan sebagai alasan untuk secara efektif memperbaiki hasil pendidikan 

yang dicapai. menilai cara yang paling umum dalam memberikan personel sekolah, menunjukkan materi dan 

mata pelajaran, menentukan kesulitan belajar siswa (tes indikatif), dan memberikan arahan dan perluasan untuk 

kemajuan penilaian tambahan. Standar evaluasi: evaluasi dikoordinasikan secara obyektif, tujuannya mencakup 

adil dan terlindungi, masuk akal/dapat dipertahankan (berkembang), lengkap (menyeluruh), penilaian sesuai 

dengan tingkat variasinya, dan tercatat dan tepat. Ada empat macam: penilaian perkembangan, sumatif, tugas 

atau situasi, dan kesimpulan. Tujuannya antara lain penyampaian siswa, guru, materi ajar, penyampaian metode 

yang terkait dengan materi pembelajaran, dan berbagai sudut pandang terkait materi ajar. 

DAFTAR PUSTAKA 

Arifin, Z. (2020). Sosiologi Pendidikan. Sahabar Pena Kita. 

As’ad. (2019). Evaluasi Pendidikan dalam Perspektif Islam. Tazkiya: Jurnal Pendidikan Islam, 8(1), 33–43. 

https://doi.org/DOI: http://dx.doi.org/10.30829/taz.v8i1.452 

Aziz, M. (2023). Evaluasi dalam Perspektif Pendidikan Islam. Journal on Education, 5(4), 17314–17320. 

Barnawi, & Arifin, M. (2014). Kinerja Guru Profesional: Instrumen Pembinaan, Peningkatan dan Penilaian. 

Ar-Ruzz Media. 

Devi, A. D. (2021). Konsep Evaluasi Pendidikan Islam Perspektif Qur’an berserta Implikasinya. Al - Afkar, 

4(1), 42–52. 

Frimayanti, A. I. (2017). Implementasi Pendidik Nilai dalam Pendidik Agama Islam. Al-Tadzkiyyah: Jurnal 

Pendidikan Islam, 8(II), 227–247. 

Hamalik, O. (2015). Proses Belajar Mengajar. Bumi Aksara. 

Haryanto. (2020). Evaluasi Pembelajaran. Universitas Negri Yogyakarta Press. 

Hidayat, N. K., & Fadli, M. U. (2023). Penerapan Pendidikan Karakter Dalam Pembelajaran Pendidikan Agama 

Islam Masa Pandemi Covid-19. Edukatif : Jurnal Ilmu Pendidikan, 5(3), 1421–1430. 

https://doi.org/10.31004/edukatif.v5i3.4649 

Kasman. (2021). Evaluasi dalam Proses Pembelajaran. Jurnal Pendais, 3(1), 80–91. 

Laksono, T. A., & Izzulka, I. F. (2022). Evaluasi Pengembangan Kurikulum Pendidikan. Edukatif : Jurnal Ilmu 

Pendidikan, 4(3), 4082–4092. https://doi.org/10.31004/edukatif.v4i3.2776 



3459 Pandangan Islam tentang Evaluasi Pendidikan Islam - Hesti Agustian, Elvi Syoviana, M. Agus Fanar 

 DOI: https://doi.org/10.31004/edukatif.v6i4.7353 
 

Edukatif : Jurnal Ilmu Pendidikan Vol 6 No 4 Agustus 2024   

p-ISSN 2656-8063  e-ISSN 2656-8071 

 

Mardiah, & Syarifuddin. (2019). Model-Model Evaluasi Pendidikan. Asatiza: Jurnal Pendidikan dan 

Konseling, 2(1), 38–50. https://doi.org/DOI: https://doi.org/10.46963/mash.v2i1.24 

Marzuki, I., & Hakim, L. (2019). Evaluasi Pendidikan Islam. Tadarus Tarbiyah: Jurnal Kajian Islam Dan 

Pendidikan, 1(1), 77–84. https://doi.org/DOI: http://dx.doi.org/10.31000/jkip.v1i1.1498 

Mujib, A., & Mudzakkir, J. (2008). Ilmu Pendidikan Islam. Kencana Prenada Media Group. 

Mulyana, M., Wahyudin, Y., Lesmana, D., Muarif, M., Mumpuni, F. S., & Farastuti, E. R. (2022). Evaluasi 

Dampak Program Merdeka Belajar Kampus Merdeka (MBKM) pada Bidang Studi Akuakultur. Edukatif : 

Jurnal Ilmu Pendidikan, 4(1), 1551–1564. https://doi.org/10.31004/edukatif.v4i1.2182 

Musriaparto. (2020). Kontribusi Hadits dalam Kitab Al-Bukhari bagi Sistem Evaluasi Pendidikan. Jihafas, 3(2), 

132–146. 

Nasution, R. (2017). Pendidikan Islam dalam Dinamika Perubahan Sosial. As-Salam, 1(3), 119–129. 

Nawangsih, E., & Achmad, G. H. (2022). Hakikat Manusia dalam Konteks Pendidikan Islam. Edukatif : Jurnal 

Ilmu Pendidikan, 4(2), 3034–3044. https://doi.org/10.31004/edukatif.v4i2.2650 

Rahayu, F. (2019). Substansi Evaluasi Pendidikan dalam Perspektif Pendidikan Islam. Al-Ishlah: Jurnal 

Pendidikan Islam, 17(2), 103–120. 

Rasyid, M. (2016). Perspektif Islam tentang Evaluasi Pendidikan. Ittihad , 14(25), 2–19. 

https://doi.org/https://doi.org/10.18592/ittihad.v14i25.857 

Rizayanti, H., & Bustam, B. M. R. (2023). Evaluasi Pendidikan Akhlak di Masa Pandemi Sesuai dengan 

Pandangan Imam Al-Ghazali. Edukatif : Jurnal Ilmu Pendidikan, 5(4), 1727–1738. 

https://doi.org/10.31004/edukatif.v5i4.4752 

Rokhmah, D. (2021). Ilmu dalam Tinjauan Filsafat: Ontologi, Epistimologi, dan Aksiologi. Cendekia: Jurnal 

Studi Keislaman, 7(2), 173–186. 

Sawaluddin. (2018). Konsep Evaluasi dalam Pembelajaran Pendidikan Islam. Al-Thariqah, 3(1), 39–53. 

Shafaunnida, A. (2022). Evaluasi Pendidikan Dalam Perspektif Filsafat Pendidikan Islam. Jurnal Mahasiswa 

Pendidikan, 2(1), 23–35. 

Stepanili, D., Hasbiyalah, & Samsul A, B. (2019). Evaluasi Pendidikan Perspektif Islam (Analisis Tafsir Q.S 

Qaff Ayat 17-18). Evaluasi, 3(2), 288–300. 

https://doi.org/DOI :http://doi.org/10.32478/evaluasi.v3i2.270 

Suharna, A. (2016a). Evaluasi Pendidikan Perspektif Islam. Qathruna, 3(2), 49–68. 

Suharna, A. (2016b). Evaluasi Pendidikan Perspektif Islam. Jurnal Qathruna, 3(2), 49–68. 

Tamjidnoor, T. (2022). Pendidikan Islam dalam Perspektif Hadis. Edukatif : Jurnal Ilmu Pendidikan, 4(6), 

7397–7402. https://doi.org/10.31004/edukatif.v4i6.4093 

W, S. (2022). Pengembangan Kurikulum: (Sebagai Peran Guru Profesional). Edukatif : Jurnal Ilmu Pendidikan, 

4(3), 3752–3760. https://doi.org/10.31004/edukatif.v4i3.2645 

Wahyuni Ningsih, S., Sakundarno Adi, M., & Dian Saraswati Peminatan Epidemiologi dan Penyakit Tropik 

Fakultas Kesehatan Masyarakat, L. (2019). Systemic Review Metode Intervensi Pengetahuan Masyarakat 

dalam Pengendalian Kasus Leptospirosis di Wilayah Kota Semarang (Vol. 7, Issue 1). 

http://ejournal3.undip.ac.id/index.php/jkm 


