| Edukatif

Edukatif: Jurnal llmu Pendidikan
Volume 6 Nomor 1 Februari 2024 Halaman 510 - 520
https://edukatif.org/index.php/edukatif/index

2019

Perkembangan Landasan Filosofis tentang Pendidikan Islam sebagai Suatu
Sistem

lis Indah Sari'®, Mulyawan Safwandy Nugraha?, Asep Nurshobah?
Universitas Islam Negeri Sunan Gunung Dijati, Indonesia!??
e-mail : 2220040066 @student.uinsgd.ac.id?, mulyawan@uinsgd.ac.id?, kangasnur@uinsgd.ac.id?

Abstrak

Perkembangan landasan filosofis diindonesia kurang ditekunin sebab banyak ranah pendidikan yang
mengesampingkan tentang filsafat atau menggunakan gagasan yang menyesuaikan zaman. Penelitian ini
bertujuan untuk mengembangkan landasan filosofis pada pendidikan yang dapat mengembangkan gagasan dari
filsafat umum menjadi filsafat khusus. Mode penelitian yang digunakan adalah study dokumen (library
research) dengan literatul yang membahas tentang filosofis pendidikan islam. Hasil dari penelitian ini dengan
adanya perkembangan kurikulum merdeka yang didalam modulnya terdapat P5 yaitu mengajarkan peserta
didik cara berpikir kritis serta mengembangkannya menjadi sebuah gagasan maka landasan filosofis sudah bisa
menjadi sebuah hal yang bagus untuk mengasah kemampuan peserta didik dalam menuangkan gagasan.
Simpulannya pendidikan suatu sistem, artinya sebagai suatu keseluruhan terpadu dari sejumlah komponen yang
saling berinteraksi dan melaksanakan fungsi-fungsi tertentu dalam rangka membantu anak didik agar menjadi
manusia terdidik sesuai dengan tujuan yang telah ditetapkan.

Kata Kunci: Analisis Filosofis, Pendidikan Islam, Sistem, Kurikulum.

Abstract

The development of philosophical foundations in Indonesia is less diligent because many areas of education
ignore philosophy or use ideas that adapt to the times. This research aims to develop a philosophical
foundation in education that can develop ideas from general philosophy to specific philosophy. The research
mode used is a literary study of documents (library research) which discusses the philosophy of Islamic
education. The results of this research are the development of an independent curriculum, which in the
module contains P5, namely teaching students how to think critically and developing it into an idea, so a
philosophical foundation can be a good thing to hone students' ability to express ideas. In conclusion,
education is a system, meaning it is an integrated whole consisting of a number of components that interact
with each other and carry out certain functions in order to help students become educated humans in
accordance with the goals that have been set.

Keywords: Philosophical Analysis, Islamic Education, System, Curriculum.

Copyright (c) 2024 lis Indah Sari, Mulyawan Safwandy Nugraha, Asep Nurshobah
D1 Corresponding author :
Email :2220040066@student.uinsgd.ac.id ISSN 2656-8063 (Media Cetak)
DOl . https://doi.org/10.31004/edukatif.v6i1.5988 ISSN 2656-8071 (Media Online)

Edukatif : Jurnal llmu Pendidikan Vol 6 No 1 Februari 2024
p-ISSN 2656-8063 e-ISSN 2656-8071


https://edukatif.org/index.php/edukatif/index
mailto:2220040066@student.uinsgd.ac.id1
mailto:mulyawan@uinsgd.ac.id2
mailto:kangasnur@uinsgd.ac.id
mailto:2220040066@student.uinsgd.ac.id
https://doi.org/10.31004/edukatif.v6i1.5988

511 Perkembangan Landasan Filosofis tentang Pendidikan Islam sebagai Suatu Sistem - lis Indah Sari,
Mulyawan Safwandy Nugraha, Asep Nurshobah
DOl > https://doi.org/10.31004/edukatif.v6i1.5988

PENDAHULUAN

Pengembangan Dasar Filosofis Pendidikan Islam sebagai Sistem adalah suatu tantangan yang
memerlukan perhatian mendalam terutama dalam konteks pengembangan sistem pendidikan Islam yang
holistik. Filosofi ini melibatkan pemahaman mendalam terhadap nilai-nilai inti dalam Islam, sekaligus
mengintegrasikan aspek-aspek keilmuan dan kehidupan sehari-hari. Sistem pendidikan Islam yang
berkembang harus mampu mencerminkan esensi ajaran Islam dalam setiap aspeknya, dari etika dan moralitas
hingga ilmu pengetahuan dan keterampilan praktis. Pemahaman yang mendalam terhadap prinsip-prinsip
dasar Islam seperti tauhid (keyakinan kepada Tuhan yang Esa), akhlak mulia, dan pengetahuan yang
bermanfaat harus menjadi landasan filosofis utama dalam membentuk sistem pendidikan Islam. Dengan
demikian, pengembangan filosofis ini dapat menjadi landasan kokoh bagi pendidikan Islam yang memberikan
kontribusi positif bagi perkembangan pribadi dan masyarakat yang berlandaskan nilai-nilai Islam.

Pengembangan landasan filosofis pendidikan Islam sebagai suatu sistem holistik merupakan tantangan
besar yang memerlukan perhatian dan pemahaman mendalam terhadap nilai-nilai inti Islam (Harahap &
Siregar, 2020). Hal ini melibatkan pengintegrasian aspek keilmuan dan kehidupan sehari-hari, yang
mencerminkan esensi ajaran Islam, termasuk tauhid, akhlak mulia, dan ilmu bermanfaat (Fibriani et al., 2020).
Kesatuan paradigma ilmu pengetahuan sangat menentukan dalam pendidikan karakter, menekankan perlunya
mengintegrasikan nilai-nilai Islam ke dalam pendidikan untuk mempertahankan eksistensinya (Sarnoto,
2021). Namun terdapat tantangan dalam penyelenggaraan pendidikan Islam khususnya pada lembaga
pendidikan dasar, menengah, dan perguruan tinggi yang memerlukan model pengajaran yang inovatif dan
kreatif (Siti Masruroh, Hinggil Permana, 2021).

Dalam perkembangannya peneliti ingin menyampaikan bahwa peranan amat penting dalam landasan
fisosofis dapat mengembangkan nilai-nilai islami secara lebih mendalam. Paradigma dalam ilmu pengetahuan
tentang aspek akhlak, ibadah serta pemikiran tantang filsafat yang menjabarkan akal manusia. Landasan
filofosif dihubungkan dengan pendidikan islam akan menjadi sebuah inovatif dan kreatif pengajaran yang
menarik minat peserta didik terhadap keilmuan islam.

METODE

Pemilihan literatur untuk mengkaji landasan filosofis pendidikan Islam sebagai suatu sistem hendaknya
berpedoman pada kebutuhan untuk memahami konteks sejarah, budaya, dan agama pendidikan Islam
(Hutasuhut, 2021). Hal ini mencakup fokus pada pengembangan keterampilan berpikir kritis di pendidikan
dasar(Joko, 2020), peran membaca dan literasi dalam pendidikan Islam (Mubin, 2020), dan strategi khusus
untuk mendorong literasi di sekolah Islam (Cahyono & Ardhyantama, 2020). Studi-studi ini memberikan
pemahaman komprehensif tentang berbagai aspek pendidikan Islam, yang penting untuk analisis menyeluruh
terhadap landasan filosofisnya.

Proses melakukan kajian terhadap landasan filosofis sebagai suatu sistem dalam studi dokumen
melibatkan beberapa tahapan utama. Pertama, penting untuk menetapkan konteks dan tujuan penelitian, yang
dapat didasari oleh karya Fattah tentang peran pendidikan dalam masyarakat. Hal ini harus diikuti dengan
tinjauan literatur yang relevan, termasuk landasan filosofis studi dokumen. Langkah selanjutnya adalah
mengembangkan desain dan metodologi penelitian, dengan berpedoman pada prinsip-prinsip landasan
pendidikan. Yang terakhir, penelitian ini harus diakhiri dengan diskusi mengenai implikasi dari temuan ini.

Edukatif : Jurnal llmu Pendidikan Vol 6 No 1 Februari 2024
p-ISSN 2656-8063 e-ISSN 2656-8071


https://doi.org/10.31004/edukatif.v6i1.5988

512 Perkembangan Landasan Filosofis tentang Pendidikan Islam sebagai Suatu Sistem - lis Indah Sari,
Mulyawan Safwandy Nugraha, Asep Nurshobah
DOl > https://doi.org/10.31004/edukatif.v6i1.5988

HASIL DAN PEMBAHASAN

Hasil

Penggunaan kurikulum merdeka dan pengembangan P5 dapat secara positif mempengaruhi
perkembangan landasan filosofis pendidikan Islam. Kurikulum merdeka memberikan kebebasan untuk
menyesuaikan pembelajaran dengan nilai-nilai Islam, sementara P5 berkontribusi pada pengembangan
karakter dan pemikiran kritis peserta didik terhadap nilai-nilai agama. Integrasi kedua pendekatan ini dapat
menciptakan lingkungan pendidikan yang holistik dan relevan dengan konteks masyarakat Islam.

Perkembangan filosofis sebagai suatu sistem pendidikan yang mumpuni di zaman sekarang menjadi
landasan kritis dalam menghadapi dinamika kompleks masyarakat global. Penelitian mendalam terhadap
evolusi landasan filosofis telah membuktikan bahwa integritas nilai-nilai Islam, diselaraskan dengan
kurikulum merdeka dan P5, mampu menciptakan pendidikan yang responsif, relevan, dan adaptif. Filosofi ini
menciptakan ruang untuk pemberdayaan peserta didik, memungkinkan mereka untuk mengembangkan
pemahaman mendalam terhadap ajaran Islam sambil mendorong keterampilan kritis, karakter yang kuat, dan
pemikiran yang kreatif. Dalam era globalisasi ini, landasan filosofis yang mumpuni menjadi kunci bagi
pendidikan Islam yang tidak hanya memelihara identitas agama, tetapi juga memberdayakan generasi muda
untuk berperan aktif dalam membangun masyarakat yang berdasarkan pada nilai-nilai moral dan etika Islam.

Landasan filosofis dalam pendidikan Islam menawarkan panggung bagi implementasi nilai-nilai agama
yang kaya dan mendalam. Dalam konteks ini, nilai-nilai fundamental seperti tauhid (keyakinan kepada Tuhan
yang Esa), akhlak mulia, keadilan, dan kasih sayang menjadi pusat dari filosofi pendidikan Islam. Konsep
tauhid memandu pendekatan pembelajaran, memperkuat keberagaman pengetahuan dalam satu kesatuan yang
selaras dengan ajaran agama. Akhlak mulia menjadi landasan etika, memandu peserta didik untuk
menginternalisasi nilai-nilai moral dan perilaku yang baik dalam segala aspek kehidupan. Nilai keadilan
memastikan adanya inklusivitas dan keadilan dalam pendidikan, sementara kasih sayang menjadi pijakan
emosional dalam membentuk hubungan harmonis antara peserta didik dan pembimbingnya. Landasan
filosofis ini, yang mengintegrasikan nilai-nilai agama secara menyeluruh, membentuk dasar untuk
menciptakan lingkungan pendidikan yang tidak hanya berfokus pada penguasaan pengetahuan, tetapi juga
pada pembentukan karakter yang kuat, moralitas, dan keterampilan sosial yang diperlukan dalam menghadapi
dinamika kompleks masyarakat kontemporer.

Pembahasan
Pengertian sistem

Asal-usul kata "sistem" dapat ditelusuri hingga ke Bahasa Yunani, khususnya dari kata systema yang
merujuk pada "cara atau strategi.” Dalam konteks Bahasa Inggris, istilah "system"” mencakup makna seperti
"sistim, susunan, jaringan, dan cara." Secara lebih luas, konsep sistem tidak hanya terbatas pada struktur atau
organisasi, tetapi juga merangkum strategi, cara berpikir, dan model berpikir. Dengan demikian, pengertian
sistem tidak hanya bersifat mekanis atau fisik, tetapi juga mencakup aspek-aspek abstrak seperti strategi dan
pola pikir. Menurut (Rachman et al., 2023) Sistem ini mencerminkan keterkaitan dan keteraturan antara
elemen-elemen yang membentuknya, menciptakan suatu keseluruhan yang terintegrasi. Dalam konteks ini,
sistem tidak hanya bersifat fisik, tetapi juga mencakup hubungan dan pola pikir yang memberikan arti lebih
dalam terhadap fungsi dan eksistensinya.

Roger A. Kanfman menyatakan bahwa sistem adalah sebuah totalitas yang terdiri dari komponen-
komponen yang beroperasi secara independen atau bekerja sama untuk mencapai hasil atau tujuan yang
diinginkan, sesuai dengan kebutuhan(Dr. Rahmat Hidayah, 2016). Menurut Johnson, Kost, dan Rosenzweg,
sistem diartikan sebagai entitas yang kompleks dan terorganisir; suatu kumpulan atau kombinasi hal-hal atau
elemen-elemen yang membentuk suatu kesatuan yang rumit. Dari perspektif ini, sistem terdiri dari unsur-
unsur seperti bagian-bagian yang saling terkait, setiap bagian beroperasi secara mandiri dan bersinergi satu

Edukatif : Jurnal llmu Pendidikan Vol 6 No 1 Februari 2024
p-ISSN 2656-8063 e-ISSN 2656-8071


https://doi.org/10.31004/edukatif.v6i1.5988

513 Perkembangan Landasan Filosofis tentang Pendidikan Islam sebagai Suatu Sistem - lis Indah Sari,
Mulyawan Safwandy Nugraha, Asep Nurshobah
DOl > https://doi.org/10.31004/edukatif.v6i1.5988

sama lain, semuanya bertujuan untuk mencapai tujuan bersama. Selain itu, sistem beroperasi dalam
lingkungan yang kompleks atau rumit. Pada dasarnya, konsep sistem merujuk pada dua hal utama, yaitu pada
entitas atau objek tertentu, dan pada suatu pendekatan atau metode penyelesaian masalah yang disebut sebagai
pendekatan sistem. Pendekatan sistem digunakan untuk memahami suatu entitas sebagai keseluruhan terpadu
atau untuk menyelesaikan masalah tertentu, seperti masalah pendidikan atau pendidikan nasional. (Hesti
Umiyati, Heru Prasetyo, Ika Puspitasari, Maemunah, Acep Nurlaeli et al., 2023)

Ketika istilah sistem baru disematkan pada konsep-konsep seperti sistem pendidikan, politik, ekonomi,
dan keamanan, maka maknanya akan bersinar dengan kejelasan, membentuk jaringan pemahaman yang
menggambarkan keterkaitan dan peranannya dalam kerangka yang lebih luas. (Setiawan et al., 2019). Konsep
sistem (system concept) memiliki peran sentral dalam mengembangkan pandangan sistem (system view) dan
pendekatan sistem (system approach). Pandangan sistem melibatkan kemampuan untuk melihat suatu
fenomena sebagai suatu kesatuan terorganisir, di mana elemen-elemen saling berinteraksi dan berhubungan
satu sama lain. Dengan pandangan ini, seseorang dapat memahami kompleksitas suatu sistem dan melihat
dampak dari setiap perubahan pada keseluruhan sistem. Di sisi lain, pendekatan sistem merujuk pada cara
berpikir dan menganalisis suatu masalah atau situasi dengan memperlakukannya sebagai suatu sistem.
Pendekatan ini menekankan pemahaman holistik terhadap hubungan antar bagian sistem, memungkinkan
untuk merancang solusi atau mengambil keputusan dengan mempertimbangkan implikasi pada tingkat
keseluruhan. Dengan demikian, konsep sistem berfungsi sebagai dasar yang mendasari pengembangan
perspektif sistemik dan metode analisis sistem, membantu kita memahami dan menghadapi kompleksitas
dunia dengan cara yang lebih komprehensif.

Karakter Sistem

Konsep sistem (system concept) memainkan peran utama dalam evolusi pandangan sistem (system
view) dan pendekatan sistem (system approach). Pandangan sistem membawa kemampuan untuk melihat
suatu fenomena sebagai kesatuan terorganisir, di mana elemen-elemen saling berinteraksi dan terhubung
secara inheren. Dengan adanya pandangan ini, seseorang mampu menggali kompleksitas suatu sistem dan
menilai dampak setiap perubahan terhadap keseluruhan sistem tersebut. Di sisi lain, pendekatan sistem
merujuk pada cara berpikir dan menganalisis masalah atau situasi dengan memperlakukannya sebagai satu
kesatuan sistem. Pendekatan ini menekankan pemahaman holistik terhadap hubungan antar bagian sistem,
memungkinkan perancangan solusi atau pengambilan keputusan yang mempertimbangkan implikasi secara
menyeluruh. Oleh karena itu, konsep sistem berperan sebagai fondasi yang memberikan landasan untuk
perkembangan perspektif sistemik dan metode analisis sistem. Dengan konsep ini, kita dapat memahami dan
menghadapi kompleksitas dunia dengan cara yang lebih holistik dan komprehensif.

Model dan Pendekatan Sistem

Sebuah sistem umumnya diilustrasikan melalui suatu model. Menurut Elias M. Awad, model merujuk
pada representasi sistem yang nyata atau yang telah direncanakan. Sementara itu, Murdick dan Ross
menyatakan bahwa model adalah abstraksi dari realitas, namun karena keterbatasan dalam menyajikan realitas
secara terperinci, model hanya menyoroti bagian-bagian khusus yang dianggap penting dalam realitas.
(Amirin, 2017).

Menurut (Winardi, 2018) menyatakan Salah satu metode untuk mengilustrasikan suatu sistem adalah
dengan menfokuskan pada elemen-elemen utamanya, yaitu input, proses, dan output. Dalam konteks ini,
penekanan pada unsur input mengacu pada segala masukan atau sumber daya yang dimasukkan ke dalam
sistem. Proses mencakup langkah-langkah atau aktivitas yang dilakukan oleh sistem untuk mengolah input
dan menghasilkan output. Sementara itu, output adalah hasil akhir atau keluaran dari proses yang telah
dilakukan oleh sistem.

Edukatif : Jurnal llmu Pendidikan Vol 6 No 1 Februari 2024
p-ISSN 2656-8063 e-ISSN 2656-8071


https://doi.org/10.31004/edukatif.v6i1.5988

514 Perkembangan Landasan Filosofis tentang Pendidikan Islam sebagai Suatu Sistem - lis Indah Sari,
Mulyawan Safwandy Nugraha, Asep Nurshobah
DOl > https://doi.org/10.31004/edukatif.v6i1.5988

Gambar 1. Model Sistem

Supra sistem
Input Alur Output
L

»

[
> >

T Kontrol Umpan Balik

Pendekatan sistem merujuk pada implementasi pandangan sistem dalam usaha memahami atau
menyelesaikan suatu permasalahan. Pendekatan ini mencakup tiga aspek utama, yaitu filsafat sistem, analisis
sistem, dan manajemen sistem. Filsafat sistem melibatkan cara berpikir yang mencakup seluruh fenomena
dengan mempertimbangkan bagian-bagian, komponen, subsistem, dengan fokus khusus pada interaksinya.
Analisis sistem, sebagai metode atau teknik, digunakan untuk menyelesaikan masalah atau mengambil
keputusan. Manajemen sistem melibatkan penerapan teori untuk mengelola suatu sistem organisasi, termasuk
pemahaman tentang arus tenaga, energi, dan informasi, serta memperhatikan hubungan antara subsistem dan
sistem lainnya, serta antara sistem dan suprasistemnya (Tatang Saripudin, 2020).

Pendidikan Sebagai Suatu Sistem

Pendekatan sistem dalam mengkaji pendidikan memberikan pemahaman bahwa pendidikan merupakan
suatu sistem terpadu yang terdiri dari komponen-komponen utama, yakni input, proses, dan output. Pandangan
ini memandang pendidikan sebagai kesatuan yang saling berinteraksi untuk mencapai tujuan tertentu dalam
membantu perkembangan anak didik. Pendidikan, sebagai sistem terbuka, berada dalam suatu suprasistem
yang melibatkan berbagai sistem lainnya seperti ekonomi, politik, sosial, dan budaya dalam masyarakat.

Sistem pendidikan juga berinteraksi dengan lingkungannya, mengambil masukan dari masyarakat dan
memberikan hasilnya kembali kepada masyarakat. Input sistem pendidikan berasal dari sumber-sumber utama
seperti ilmu pengetahuan, nilai-nilai, tujuan masyarakat, populasi dan tenaga kerja yang tersedia, serta faktor
ekonomi. Seleksi input dilakukan berdasarkan tujuan, kebutuhan, efisiensi, dan relevansi terhadap pendidikan,
serta berdasarkan norma-norma tertentu karena sifat normatif pendidikan. Input tersebut dibedakan menjadi
input mentah (peserta didik), input alat (kurikulum, pendidik, gedung, peralatan, kegiatan belajar mengajar,
dan metode), dan input lingkungan (keadaan cuaca, keamanan masyarakat, dll.).

Hasil seleksi input membentuk komponen-komponen atau subsistem pendidikan yang berfungsi secara
khusus sesuai dengan diferensiasi yang dilakukan. Sebagai contoh, Philip H. Coombs mengidentifikasi 12
komponen pokok sistem pendidikan, seperti tujuan dan prioritas, anak didik, pengelolaan, struktur dan jadwal,
isi/kurikulum, pendidik, alat bantu belajar, fasilitas, teknologi, pengawasan mutu, penelitian, dan biaya. Setiap
komponen ini memiliki fungsi spesifik dalam mencapai tujuan pendidikan yang telah ditetapkan (Hidayat et
al., 2019).

Dalam dinamika sistem pendidikan, terbangunlah suatu proses transformasi yang menafsirkan raw
input, yaitu anak didik, menjadi manusia terdidik sesuai dengan tujuan pendidikan yang telah ditetapkan.
Setiap komponen dalam sistem ini menjalankan perannya dengan harmonis, saling berinteraksi demi
mencapai puncak tujuan pendidikan. Output yang dihasilkan adalah individu yang terdidik, siap untuk
memberikan kontribusi berharga kepada masyarakat atau sistem-sistem lain yang bersinggungan dalam
suprasistem.

Tak kalah pentingnya, dalam kerangka sistem pendidikan, terdapat komponen pengawasan mutu yang
berperan sebagai garda terdepan untuk memastikan proses transformasi berjalan optimal. Fungsi pengawasan
mutu bukan hanya sebatas menghasilkan umpan balik, tetapi juga sebagai landasan untuk melakukan koreksi
atau perbaikan yang diperlukan. Dengan demikian, sistem pendidikan tidak hanya bertahan melawan entropi,
tetapi juga terus mampu mempertahankan eksistensinya dan meningkatkan prestasi secara berkelanjutan.

Edukatif : Jurnal llmu Pendidikan Vol 6 No 1 Februari 2024
p-ISSN 2656-8063 e-ISSN 2656-8071


https://doi.org/10.31004/edukatif.v6i1.5988

515 Perkembangan Landasan Filosofis tentang Pendidikan Islam sebagai Suatu Sistem - lis Indah Sari,
Mulyawan Safwandy Nugraha, Asep Nurshobah
DOl > https://doi.org/10.31004/edukatif.v6i1.5988

Keseluruhan dinamika ini menciptakan suatu ekosistem pendidikan yang adaptif dan berkualitas, memberikan
warna tersendiri dalam pemahaman dan perkembangan pendidikan.

Gambar 2. Model Sistem Pendidikan

Penduduk
Masyarakat dan sumber daya manusia
Ekonomi
<L -
Input Pelaksanaan Output
Hubungan antara tujuan dan Lulusan
Input mentah prioritas, peserta didik, (manusia terdidik)
menerima data manajemen, organisasi, dan
atau stimulus* waktu. Materi kurikulum,
yang dibutuhka guru, peralatan pembelajaran,
oleh suatu sistem fasilitas, pengendalian mutu,
teknologi, penelitian, dan
anggaran

@«

Pengendalian respons

Optimalisasi Pendidikan Islam sebagai Suatu Sistem

Menurut Muchtar Buchori, setiap sistem pendidikan yang sehat senantiasa berupaya memahami
konteksnya dan menjawab tuntutan-tuntutan zaman. Sistem pendidikan yang matang selalu berusaha
mempersiapkan masyarakatnya dengan mengembangkan wawasan-wawasan baru untuk mengakomondasi
perubahan yang diantisipasi. Pendidikan yang terus berinteraksi dengan dinamika masyarakatnya akan terus
menerus merumuskan dirinya dalam cara yang inovatif. Oleh karena itu, sistem pendidikan diharapkan
memiliki tiga kemampuan utama, yakni: 1) Kemampuan untuk mengenali pola perubahan dan kecenderungan
yang sedang berkembang; 2) Kemampuan untuk membayangkan dampak yang mungkin timbul dari
kecenderungan-kecenderungan yang sedang berlangsung; dan 3) Kemampuan untuk merancang program
penyesuaian diri yang akan diimplementasikan dalam periode waktu tertentu (Wasitohadi, 2014).

Sebuah sistem terbentuk dari sejumlah sub sistem, dimana setiap sub sistem mungkin terdiri dari
beberapa sub-sub sistem dan begitu seterusnya, membentuk hirarki yang disebut sebagai komponen. Dalam
sistem pendidikan, beragamnya komponen-komponen dapat diidentifikasi. Noeng Muhadjir merinci
komponen-komponen ini dalam tiga kategori, yaitu: 1) Berdasarkan pada lima unsur dasar pendidikan,
mencakup yang memberi, yang menerima, tujuan, cara/jalan, dan konteks positif; 2) Berdasarkan empat
komponen pokok pendidikan, mencakup kurikulum, subjek didik, personifikasi pendidik, dan konteks belajar
mengajar; dan 3) Berdasarkan tiga fungsi pendidikan, mencakup pendidikan kreativitas, pendidikan moralitas,
dan pendidikan produktivitas. Dengan pemahaman terinci terhadap komponen-komponen ini, kita dapat
memahami struktur sistem pendidikan tanpa adanya kesamaan kalimat.(Syafaruddin et al., 2017).

Edukatif : Jurnal llmu Pendidikan Vol 6 No 1 Februari 2024
p-ISSN 2656-8063 e-ISSN 2656-8071


https://doi.org/10.31004/edukatif.v6i1.5988

516 Perkembangan Landasan Filosofis tentang Pendidikan Islam sebagai Suatu Sistem - lis Indah Sari,
Mulyawan Safwandy Nugraha, Asep Nurshobah
DOl > https://doi.org/10.31004/edukatif.v6i1.5988

Dalam mengulas sistem pendidikan Islam, timbul pertanyaan esensial, yakni apakah pendidikan Islam
memiliki sistem yang unik, ataukah ia sebatas mencampuradukkan beberapa ayat atau hadis ke dalam sistem
pendidikan kontemporer? Dua pertanyaan ini menjadi titik sentral dalam eksplorasi pendidikan Islam sebagai
sebuah sistem. Sistem pendidikan Islam, sebagai entitas holistik, merupakan kumpulan komponen yang saling
bekerja sama untuk mencapai tujuan sesuai dengan ajaran Islam. Pemahaman terhadap sistem pendidikan
Islam pun perlu terkait dengan pemikiran filosofis pendidikan Islam.

Dalam menyusuri literatur pendidikan Islam, Abdurrahman Saleh Abdullah mencoba merangkum
variasi dalam pengembangan sistem pendidikan Islam. Dari analisisnya, ditemukan dua corak utama, yaitu
Model Pragmatis. Model pragmatis menekankan aspek praktis dan utilitas, yang berarti formulasi sistem
pendidikan Islam diadopsi dari sistem pendidikan kontemporer yang telah mapan. Segala elemen yang
terdapat dalam pendidikan kontemporer dapat diintegrasikan dalam konteks pendidikan Islam, dengan syarat
bahwa transformasi pemikiran tersebut mendapatkan dukungan dari kelompok yang menginginkan
keterbukaan terhadap pandangan hidup dan kehidupan non-Islam.

Dalam wacana model pragmatis, ada usaha konkret untuk menyesuaikan konsep-konsep non-Islami ke
dalam kerangka pemikiran pendidikan Islam. Ini menciptakan dinamika diskursif yang melibatkan
penyelarasan antara ajaran Islam dan konsep-konsep dari luar sistem tersebut. Kesinambungan dan
keterbukaan dalam mengintegrasikan pemikiran non-Islami ke dalam pemikiran pendidikan Islam menjadi
sorotan utama dalam pendekatan ini. (Suriadi, 2017).

Sebuah kelompok berupaya untuk mengangkat atau mengadopsi pesan ilahi ke dalam kerangka filsafat
pendidikan. Filsafat pendidikan ini merujuk pada isi Al-Quran dan Hadis, yang masih berupa azas-azas yang
mengarahkan aktivitas pendidikan. Dari kedua pemikiran tersebut, sistem pendidikan Islam muncul dengan
dua model utama, yakni model pragmatis dan model idealistik. Langkah ini tidak bertujuan melakukan
interpretasi adaptif, melainkan berfungsi sebagai penjabaran dan operasionalisasi universalitas Islam. Jika
gagal dilaksanakan, dapat menciptakan pola similarisasi, paralelisasi, dan komplementasi. Namun, jika
berhasil, akan membentuk pola komparasi, induktifikasi, dan verifikasi.

Sistem pendidikan Islam yang mendasarkan pada model ini bersumber dari pemikiran filsafat dan
psikologi pendidikan kontemporer. Sistem ini mencari legalisasi dari nash untuk menyokong prinsip-prinsip
aliran progresivisme, esensialisme, dan rekonstruksionisme. Kesesuaian dengan azas-azas nash menjadi
kriteria utama penerimaan atau penolakan sistem tersebut. Begitu pula, pola pengajaran yang berkembang
dalam aliran psikodinamik (klinis), psikoholistik (organismik-fenomenologis), dan psikofat serta
psikobehavioristik dapat diterima jika sejalan dengan nash. Jika tidak sesuai, maka harus ditolak.(Yunus,
2016).

Model pragmatis menarik minat banyak ahli pendidikan Islam karena efektivitas dan efisiensinya yang
teruji. Model ini tidak hanya menjadi pilihan yang valid tetapi juga mampu menjadi alternatif yang relevan
untuk sistem pendidikan kontemporer. Sistem pendidikan Islam yang diterapkan melalui pendekatan ini tidak
hanya memiliki posisi yang kuat, tetapi juga dapat menjadi solusi yang terkini dan sesuai dengan kebutuhan
zaman.

Salah satu ahli pendidikan Islam yang merancang kerangka model pragmatis adalah Muhammad al-
Taumiy al-Syaibaniy, yang tertuang dalam karyanya, "Falsafah Pendidikan Islamiyah". Dalam karya ini,
beliau merumuskan persamaan dan perbedaan ide dasar antara Islam dan aliran filsafat kontemporer.
Pendekatan ini mencakup tiga langkah utama: 1) Adopsi, yaitu mengambil sistem pendidikan non-lIslam
secara utuh; 2) Asimilasi, yaitu mengambil sistem pendidikan non-Islam dengan penyesuaian di berbagai
aspek; dan 3) Legitimasi, yaitu mengambil sistem pendidikan non-Islam dan mencarikan nash (dalil) untuk
memberikan justifikasi pada penggunaannya.

Sebagai contoh, dalam pengembangan model pragmatis ini, sekolah Islam dapat mengadopsi prinsip-
prinsip manajemen modern yang telah terbukti efektif dalam meningkatkan kualitas pendidikan. Asimilasi

Edukatif : Jurnal llmu Pendidikan Vol 6 No 1 Februari 2024
p-ISSN 2656-8063 e-ISSN 2656-8071


https://doi.org/10.31004/edukatif.v6i1.5988

517 Perkembangan Landasan Filosofis tentang Pendidikan Islam sebagai Suatu Sistem - lis Indah Sari,
Mulyawan Safwandy Nugraha, Asep Nurshobah
DOl > https://doi.org/10.31004/edukatif.v6i1.5988

dapat terlihat dalam integrasi teknologi dalam pembelajaran, yang menggabungkan pendekatan Islam dengan
metode pembelajaran terkini. Legitimasi, dalam hal ini, dapat ditemukan dalam pencarian dalil-dalil dari Al-
Quran atau Hadis yang mendukung penggunaan metode atau teknologi tertentu dalam pendidikan Islam.
Dengan demikian, model pragmatis tidak hanya relevan namun juga memberikan daya tawar yang substansial
dalam meningkatkan kualitas pendidikan Islam pada era saat ini.(Galuh, 2016).

Model Idealistik

Model idealistik mencerminkan pendekatan yang lebih mendalam dalam menggali sistem pendidikan
Islam, bersumber langsung dari ajaran dasar Islam itu sendiri. Pendekatan ini menggunakan pola deduktif,
dengan membangun premis mayor (sebagai postulat) yang ditarik dari nash. Premis mayor ini dianggap
sebagai "kebenaran universal dan mutlak" yang menjadi dasar untuk merumuskan premis minor dan akhirnya
mendapatkan kesimpulan mengenai sistem pendidikan Islam. Walaupun model ini benar-benar bersifat
idealistik dan membutuhkan upaya ekstra, namun memiliki prosedur mekanisme yang mendalam.

Prosedur mekanisme model idealistik ini melibatkan beberapa langkah, antara lain:

a. Penggalian pemecahan persoalan sistem pendidikan Islam secara langsung dari nash. Pendekatan ini
umumnya menggunakan metode maudhu'iy (tematik), di mana ayat atau hadis diklasifikasikan menurut
kategorinya dan kemudian disimpulkan.

b. Penggalian dari hasil interpretasi nash yang dilakukan oleh filosof Muslim, seperti konsep jiwa manusia
menurut al-Kindi, al-Farabi, Ibnu Sina, Ibnu Maskawaih, Ibnu Thufail, Ibnu Bazzah, dan sebagainya.
Interpretasi ini terkait dengan komponen peserta didik dan pendidik, dengan ciri utama mengutamakan
pendidikan intelektual (al'agl).

c. Penggalian dari hasil interpretasi para sufi Muslim, seperti konsep jiwa dan ilmu al-Ghazali dan
lainnya. Interpretasi ini terkait dengan komponen peserta didik, pendidik, kurikulum, metode, media,
dan alat pendidikan, dengan ciri utama mengutamakan pendidikan intuisi (al-Qalb).

d. Penggalian dari hasil interpretasi para mufassir dan ahli pendidikan modern, seperti Muhammad Abduh,
Rasyid Ridha, Igbal, dan sebagainya. Interpretasi kelompok ini didukung oleh data ilmiah, seperti yang
tertulis dalam Tafsir al-Manar.

Model idealistik ini lebih didasarkan pada kerangka dasar yang diyakini kebenarannya, sehingga
mencerminkan semaksimal mungkin esensi Islam. Meskipun demikian, rumusannya memerlukan metodologi
yang tepat dan benar untuk memastikan konsistensi dan ketepatan. Sebagai contoh, dalam pengembangan
model ini, sebuah madrasah dapat merumuskan kurikulumnya berdasarkan konsep jiwa dan ilmu yang
diinterpretasikan oleh para filosof Muslim, sekaligus memadukannya dengan prinsip-prinsip ilmiah modern.
(UMAR, 2016). Kelebihan-kelebihan model idealistik dalam pengembangan sistem pendidikan Islam dapat
diidentifikasi dengan cermat:

1. Kedalaman Filosofis: Pendekatan model ini mengedepankan aspek filosofis yang mendalam dengan
menggali sistem pendidikan dari ajaran dasar Islam. Dengan memanfaatkan pola deduktif, model ini
membangun premis mayor dari nash, membentuk landasan yang kuat dan konsisten untuk sistem
pendidikan.

2. Kesesuaian dengan Nilai Islam: Model idealistik menekankan pentingnya kesesuaian sistem pendidikan
dengan nilai-nilai Islam yang murni. Pembangunan premis mayor dari nash memberikan tingkat
kesejajaran yang tinggi dengan ajaran dasar Islam, menciptakan sistem pendidikan yang sesuai dengan
prinsip-prinsip keagamaan.

3. Pengintegrasian Ajaran Filosofis dan Psikologis: Model ini merangkul pemahaman konsep jiwa dan
ilmu dari berbagai filosof Muslim dan para sufi, mengintegrasikan unsur-unsur filosofis dan psikologis
dalam pengembangan sistem pendidikan. Pendekatan ini dapat meningkatkan pemahaman holistik
terhadap seluruh aspek pendidikan, termasuk peserta didik, pendidik, kurikulum, metode, media, dan
alat pendidikan.

Edukatif : Jurnal llmu Pendidikan Vol 6 No 1 Februari 2024
p-ISSN 2656-8063 e-ISSN 2656-8071


https://doi.org/10.31004/edukatif.v6i1.5988

518 Perkembangan Landasan Filosofis tentang Pendidikan Islam sebagai Suatu Sistem - lis Indah Sari,
Mulyawan Safwandy Nugraha, Asep Nurshobah
DOl > https://doi.org/10.31004/edukatif.v6i1.5988

4. Pembelajaran dari Ahli Pendidikan Modern: Melibatkan interpretasi nash dari ahli pendidikan modern,
model ini menjamin keberlanjutan pendidikan yang selaras dengan perkembangan zaman.
Penggabungan interpretasi nash dengan data ilmiah modern membentuk dasar yang kokoh untuk
pengembangan sistem pendidikan Islam yang relevan.

5. Fleksibilitas Interpretasi: Model idealistik memberikan fleksibilitas dalam menginterpretasi nash,
memungkinkan adopsi, asimilasi, dan legitimasi. Fleksibilitas ini memungkinkan pengembangan sistem
yang responsif terhadap kebutuhan dan dinamika zaman.

6. Keterbukaan terhadap Pemikiran Kritis: Model ini mendorong pemikiran kritis terhadap ajaran Islam
dengan mengandalkan deduksi dari nash. Proses penyelidikan pemahaman filosofis, psikologis, dan
pandangan modern membuka pintu bagi refleksi dan penyesuaian konsep pendidikan Islam.

7. Pengembangan Sistem yang Unik: Model ini memungkinkan pengembangan sistem pendidikan Islam
yang unik dengan didasarkan pada interpretasi khusus terhadap ajaran dasar Islam. Keunikan ini
memberikan identitas dan karakteristik khusus pada sistem pendidikan yang dikembangkan melalui
pendekatan ini.

Dengan kelebihan-kelebihan ini, model idealistik menjelma sebagai pendekatan yang tidak hanya
mendalam dan menyeluruh, tetapi juga memberikan solusi yang relevan dan sesuai dengan nilai-nilai

keagamaan serta tuntutan zaman.

Gambar 3. Instrumental

Instrumental
Materi Metode Media
Proses (Transfer
pengetahuan
transformasi
Masukan Pengetahuan Keluaran (output)
(input) internasiasi nilai)
Alam Manusia
Budaya

Environmental

lustrasi gambar diatas menjelaskan bahwa individu sebagai masukan memiliki potensi dasar yang
beragam, yang perlu dikelola dengan memanfaatkan transfer pengetahuan, transformasi pengetahuan, dan
internalisasi nilai. Tujuan dari proses ini adalah untuk menghasilkan output berupa pribadi yang senantiasa
berbakti kepada Allah dan menjelma sebagai khalifah Allah di bumi. Untuk mencapai tujuan tersebut,
diperlukan bantuan dari instrumen seperti materi ajar, metode, dan media yang sesuai dan lengkap, serta

Edukatif : Jurnal llmu Pendidikan Vol 6 No 1 Februari 2024
p-ISSN 2656-8063 e-ISSN 2656-8071


https://doi.org/10.31004/edukatif.v6i1.5988

519 Perkembangan Landasan Filosofis tentang Pendidikan Islam sebagai Suatu Sistem - lis Indah Sari,
Mulyawan Safwandy Nugraha, Asep Nurshobah
DOl > https://doi.org/10.31004/edukatif.v6i1.5988

lingkungan yang kondusif, termasuk alam, manusia, dan budaya. Pendidik, yang melibatkan orang tua, guru,
dan tokoh masyarakat, memegang peran kunci sebagai pelaku utama dalam menjalankan amanah dari Allah
untuk melaksanakan tugas suci dalam pendidikan Islam.

SIMPULAN

Pendekatan sistem menjadi landasan utama dalam memahami dan menyelesaikan permasalahan,
khususnya dalam konteks pendidikan dan sistem pendidikan Islam. Terobosan baru ini menggabungkan
konsep sistem dengan pandangan sistem dan pendekatan sistem, membuka jalan bagi pemahaman holistik dan
solusi komprehensif terhadap kompleksitas pendidikan. Dengan mengakui bahwa pendidikan adalah suatu
sistem terpadu, artikel ini memperkenalkan dua corak pengembangan sistem pendidikan Islam: kelompok
yang mengadvokasi keterbukaan terhadap pandangan non-Islam dan kelompok yang mengangkat pesan llahi
ke dalam kerangka filsafat pendidikan. Model idealistik dan pragmatis digunakan sebagai instrumen untuk
meramu terobosan ini, membentuk dasar bagi pengembangan sistem pendidikan yang responsif, relevan, dan
mampu menggabungkan nilai-nilai Islam dengan konsep-konsep modern.

UCAPAN TERIMA KASIH

Turut mengucapkan rasa terimakasih kepada semua pihak yang berkontribusi dalam penelitian ini.
Sehingga peneliti bisa menyelesaikan penelitian ini dengan sangat mumpuni dan sesuai dengan instrunmen
yang akan disajikan. Kepada pihak jurnal terima kasih sudah menerima artikel ini serta memberikan arahan,
pengertian dan respons yang baik terhadap karya ilmiah ini.

DAFTAR PUSTAKA
Amirin, tatang M. (2017). Pokok-pokok teori sistem. Rajawali Pers.

Cahyono, A. H., & Ardhyantama, V. (2020). Pengembangan Literasi Baca Tulis Di Sekolah Dasar Islam
Terpadu  Ar  Rahmah  Pacitan.  Alpen:  Jurnal  Pendidikan  Dasar, 4(1), 8-16.
https://doi.org/10.24929/alpen.v4il1.36

Dr. Rahmat Hidayah, M. (2016). llimu Pendidikan Islam “Menuntun Arah Pendidikan Islam Indonesia” (M.
P. Dr. H. Candra Wijaya (ed.); Mumtaz Adv). Lembaga Peduli Pengembangan Pendidikan Indonesia
(LPPPI).

Fibriani, I. D., Suryani, V. A., Meithasari, Y., Hidayatullah, A. F., Irda, O. :, & Fibriani, D. (2020). Paradigm
Of Science Unity As A Base For Character  Education.  15(2), 10-18.
https://journal.umpr.ac.id/index.php/pedagogik/article/download/1692/1433

Galuh, M. (2016). Aliran Pragmatisme Dalam Pandangan Filsafat Pendidikan Islam. Harati, 07.

Harahap, A. S., & Siregar, B. (2020). Penanaman Nilai-Nilai Pendidikan Islam Dalam Kisah Lugman Al-
Hakim Bagi Masyarakat Di Nagori Wonorejo Pematang Bandar Kabupaten Simalungun Sumatera ....
Jurnal Abdi lImu, 13(1), 77-83.
https://journal.pancabudi.ac.id/index.php/abdiilmu/article/view/893%0Ahttps://journal.pancabudi.ac.id/in
dex.php/abdiilmu/article/download/893/844/

Hesti Umiyati, Heru Prasetyo, Ika Puspitasari, Maemunah, Acep Nurlaeli, K. L., Shokhibul Arifin, Emmi
Silvia Herlina, Daelami Ahmad, Desi Sijabat, P. P. R., & Kadek Wiwin Dwi Wismayanti, P. E. P. (2023).
ILMU ADMINISTRASI PENDIDIKAN (A. Masruroh (ed.); Ridwan). WIDINA BHAKTI PERSADA
BANDUNG (Grup CV. Widina Media Utama).

Hidayat, R., Ag, S., & Pd, M. (2019). Buku llmu Pendidikan Rahmat Hidayat & Abdillah (M. P. Amiruddin
Edukatif : Jurnal IImu Pendidikan Vol 6 No 1 Februari 2024
p-1SSN 2656-8063 e-ISSN 2656-8071


https://doi.org/10.31004/edukatif.v6i1.5988

520 Perkembangan Landasan Filosofis tentang Pendidikan Islam sebagai Suatu Sistem - lis Indah Sari,
Mulyawan Safwandy Nugraha, Asep Nurshobah
DOl > https://doi.org/10.31004/edukatif.v6i1.5988

(ed.); Dr. Candra). Lembaga Peduli Pengembangan Pendidikan Indonesia.

Hutasuhut, R. D. (2021). Studi Literatur : Pengembangan Perangkat Pembelajaran Tematik Sebagai Upaya
Meningkatkan Kemampuan Berpikir Kritis Siswa Sekolah Dasar. Jurnal Fibonaci: Jurnal Pendidikan
Matematika, 2(2), 53. https://doi.org/10.24114/jfi.v2i2.31099

Joko, B. S. (2020). Memperkuat Gerakan Literasi Sekolah Sebagai Upaya Menumbuhkan Minat Baca Siswa
Sma Di  Balikpapan. Jurnal  Penelitian  Kebijakan  Pendidikan, 12(2), 123-141.
https://doi.org/10.24832/jpkp.v12i2.281

Mubin, F. (2020). KAJIAN LITERATUR PENDIDIKAN AGAMA ISLAM DI SMA DAN PERGURUAN
TINGGI. 6(11), 1-8. https://doi.org/https://doi.org/10.31219/osf.io/7wavc

Rachman, R. S., Kamilah, A., Indonesia, U. P., & Pustaka, S. K. (2023). Landasan pendidikan (Issue
January).

Sarnoto, A. Z. (2021). Pemikiran Filosofis Manajemen Pendidikan Islam. Jurnal Statement : Media Informasi
Sosial Dan Pendidikan, 5(2), 79-91. https://doi.org/10.56745/js.v5i2.177

Setiawan, D., Bafadal, I., Supriyanto, A., & Hadi, S. (2019). Madrasah berbasis pesantren: Potensi menuju
reformasi. Akuntabilitas Manajemen Pendidikan, 8 No 1(2), 35-43.
http://journal.uny.ac.id/index.php/jamp

Siti Masruroh, Hinggil Permana, H. P. (2021). Sorotan Dan Kritik Terhadap Pembelajaran Pendidikan
Agama Islam Disekolah  Dasar,Menengah Dan Perguruan Tinggi. 05(2), 128-138.
https://www.jstor.org/stable/40971965 REFERENCES

Suriadi. (2017). Analisis Filosofis tentang Pendidikan Islam Sebagai Suatu Sistem. 7a Dib: Jurnal
Pendidikan Islam, 6(2), 299-307. https://doi.org/10.29313/tjpi.v6i2.3187

Syafaruddin, Pasha, N., & Mahariah. (2017). limu Pendidikan Islam (Melejitkan Potensi Budaya Umat).
Tatang Saripudin, T. (2020). Pengantar Pendidikan. universitas terbuka.

UMAR, B. (2016). Pengembangan Pemikiran Pendidikan Islam Dengan Pendekatan Tafsir Tematik. T« dib,
14(1), 95-102. https://doi.org/10.31958/jt.v14i1.201

Wasitohadi, W. (2014). HAKEKAT PENDIDIKAN DALAM PERSPEKTIF JOHN DEWEY Tinjauan
Teoritis. Satya Widya, 30(1), 49. https://doi.org/10.24246/j.sw.2014.v30.i1.p49-61

Winardi, K. N. (2018). Teori Sistem daan Pendekatan Sistem dalam Bidang Manajemen. mandar maju.

Yunus, H. A. (2016). TELAAH ALIRAN PENDIDIKAN PROGRESIVISME DAN ESENSIALISME
DALAM PERSPEKTIF FILSAFAT PENDIDIKAN. Cakrawala Pendidikan Dasar, 2(1), 29-39.

Edukatif : Jurnal llmu Pendidikan Vol 6 No 1 Februari 2024
p-ISSN 2656-8063 e-ISSN 2656-8071


https://doi.org/10.31004/edukatif.v6i1.5988

