
Edukatif : Jurnal Ilmu Pendidikan  Vol 6 No 1 Februari 2024    

p-ISSN 2656-8063   e-ISSN 2656-8071 

 

Edukatif: Jurnal Ilmu Pendidikan 

Volume 6 Nomor 1 Februari 2024 Halaman 510 - 520 

https://edukatif.org/index.php/edukatif/index 

 

Perkembangan Landasan Filosofis tentang Pendidikan Islam sebagai Suatu 

Sistem 

 

Iis Indah Sari1, Mulyawan Safwandy Nugraha2, Asep Nurshobah3 

Universitas Islam Negeri Sunan Gunung Djati, Indonesia1,2,3 

e-mail : 2220040066@student.uinsgd.ac.id1, mulyawan@uinsgd.ac.id2, kangasnur@uinsgd.ac.id3 

 

Abstrak 

Perkembangan landasan filosofis diindonesia kurang ditekunin sebab banyak ranah pendidikan yang 

mengesampingkan tentang filsafat atau menggunakan gagasan yang menyesuaikan zaman. Penelitian ini 

bertujuan untuk mengembangkan landasan filosofis pada pendidikan yang dapat mengembangkan gagasan dari 

filsafat umum menjadi filsafat khusus. Mode penelitian yang digunakan adalah study dokumen (library 

research) dengan literatul yang membahas tentang filosofis pendidikan islam. Hasil dari penelitian ini dengan 

adanya perkembangan kurikulum merdeka yang didalam modulnya terdapat P5 yaitu mengajarkan peserta 

didik cara berpikir kritis serta mengembangkannya menjadi sebuah gagasan maka landasan filosofis sudah bisa 

menjadi sebuah hal yang bagus untuk mengasah kemampuan peserta didik dalam menuangkan gagasan. 

Simpulannya pendidikan suatu sistem, artinya sebagai suatu keseluruhan terpadu dari sejumlah komponen yang 

saling berinteraksi dan melaksanakan fungsi-fungsi tertentu dalam rangka membantu anak didik agar menjadi 

manusia terdidik sesuai dengan tujuan yang telah ditetapkan. 

Kata Kunci: Analisis Filosofis, Pendidikan Islam, Sistem, Kurikulum. 

Abstract 

The development of philosophical foundations in Indonesia is less diligent because many areas of education 

ignore philosophy or use ideas that adapt to the times. This research aims to develop a philosophical 

foundation in education that can develop ideas from general philosophy to specific philosophy. The research 

mode used is a literary study of documents (library research) which discusses the philosophy of Islamic 

education. The results of this research are the development of an independent curriculum, which in the 

module contains P5, namely teaching students how to think critically and developing it into an idea, so a 

philosophical foundation can be a good thing to hone students' ability to express ideas. In conclusion, 

education is a system, meaning it is an integrated whole consisting of a number of components that interact 

with each other and carry out certain functions in order to help students become educated humans in 

accordance with the goals that have been set. 

Keywords: Philosophical Analysis, Islamic Education, System, Curriculum. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Copyright (c) 2024 Iis Indah Sari, Mulyawan Safwandy Nugraha, Asep Nurshobah 

 Corresponding author :  

Email : 2220040066@student.uinsgd.ac.id  ISSN 2656-8063 (Media Cetak) 

DOI : https://doi.org/10.31004/edukatif.v6i1.5988 ISSN 2656-8071 (Media Online)

https://edukatif.org/index.php/edukatif/index
mailto:2220040066@student.uinsgd.ac.id1
mailto:mulyawan@uinsgd.ac.id2
mailto:kangasnur@uinsgd.ac.id
mailto:2220040066@student.uinsgd.ac.id
https://doi.org/10.31004/edukatif.v6i1.5988


511 Perkembangan Landasan Filosofis tentang Pendidikan Islam sebagai Suatu Sistem - Iis Indah Sari, 

Mulyawan Safwandy Nugraha, Asep Nurshobah 

 DOI : https://doi.org/10.31004/edukatif.v6i1.5988 
 

Edukatif : Jurnal Ilmu Pendidikan  Vol 6 No 1 Februari 2024    

p-ISSN 2656-8063   e-ISSN 2656-8071 

 

PENDAHULUAN 

Pengembangan Dasar Filosofis Pendidikan Islam sebagai Sistem adalah suatu tantangan yang 

memerlukan perhatian mendalam terutama dalam konteks pengembangan sistem pendidikan Islam yang 

holistik. Filosofi ini melibatkan pemahaman mendalam terhadap nilai-nilai inti dalam Islam, sekaligus 

mengintegrasikan aspek-aspek keilmuan dan kehidupan sehari-hari. Sistem pendidikan Islam yang 

berkembang harus mampu mencerminkan esensi ajaran Islam dalam setiap aspeknya, dari etika dan moralitas 

hingga ilmu pengetahuan dan keterampilan praktis. Pemahaman yang mendalam terhadap prinsip-prinsip 

dasar Islam seperti tauhid (keyakinan kepada Tuhan yang Esa), akhlak mulia, dan pengetahuan yang 

bermanfaat harus menjadi landasan filosofis utama dalam membentuk sistem pendidikan Islam. Dengan 

demikian, pengembangan filosofis ini dapat menjadi landasan kokoh bagi pendidikan Islam yang memberikan 

kontribusi positif bagi perkembangan pribadi dan masyarakat yang berlandaskan nilai-nilai Islam. 

Pengembangan landasan filosofis pendidikan Islam sebagai suatu sistem holistik merupakan tantangan 

besar yang memerlukan perhatian dan pemahaman mendalam terhadap nilai-nilai inti Islam (Harahap & 

Siregar, 2020). Hal ini melibatkan pengintegrasian aspek keilmuan dan kehidupan sehari-hari, yang 

mencerminkan esensi ajaran Islam, termasuk tauhid, akhlak mulia, dan ilmu bermanfaat (Fibriani et al., 2020). 

Kesatuan paradigma ilmu pengetahuan sangat menentukan dalam pendidikan karakter, menekankan perlunya 

mengintegrasikan nilai-nilai Islam ke dalam pendidikan untuk mempertahankan eksistensinya (Sarnoto, 

2021). Namun terdapat tantangan dalam penyelenggaraan pendidikan Islam khususnya pada lembaga 

pendidikan dasar, menengah, dan perguruan tinggi yang memerlukan model pengajaran yang inovatif dan 

kreatif (Siti Masruroh, Hinggil Permana, 2021). 

Dalam perkembangannya peneliti ingin menyampaikan bahwa peranan amat penting dalam landasan 

fisosofis dapat mengembangkan nilai-nilai islami secara lebih mendalam. Paradigma dalam ilmu pengetahuan 

tentang aspek akhlak, ibadah serta pemikiran tantang filsafat yang menjabarkan akal manusia. Landasan 

filofosif dihubungkan dengan pendidikan islam akan menjadi sebuah inovatif dan kreatif pengajaran yang 

menarik minat peserta didik terhadap keilmuan islam.   

 

METODE  

Pemilihan literatur untuk mengkaji landasan filosofis pendidikan Islam sebagai suatu sistem hendaknya 

berpedoman pada kebutuhan untuk memahami konteks sejarah, budaya, dan agama pendidikan Islam 

(Hutasuhut, 2021). Hal ini mencakup fokus pada pengembangan keterampilan berpikir kritis di pendidikan 

dasar(Joko, 2020), peran membaca dan literasi dalam pendidikan Islam (Mubin, 2020), dan strategi khusus 

untuk mendorong literasi di sekolah Islam (Cahyono & Ardhyantama, 2020). Studi-studi ini memberikan 

pemahaman komprehensif tentang berbagai aspek pendidikan Islam, yang penting untuk analisis menyeluruh 

terhadap landasan filosofisnya. 

Proses melakukan kajian terhadap landasan filosofis sebagai suatu sistem dalam studi dokumen 

melibatkan beberapa tahapan utama. Pertama, penting untuk menetapkan konteks dan tujuan penelitian, yang 

dapat didasari oleh karya Fattah tentang peran pendidikan dalam masyarakat. Hal ini harus diikuti dengan 

tinjauan literatur yang relevan, termasuk landasan filosofis studi dokumen. Langkah selanjutnya adalah 

mengembangkan desain dan metodologi penelitian, dengan berpedoman pada prinsip-prinsip landasan 

pendidikan. Yang terakhir, penelitian ini harus diakhiri dengan diskusi mengenai implikasi dari temuan ini.  

 

 

 

https://doi.org/10.31004/edukatif.v6i1.5988


512 Perkembangan Landasan Filosofis tentang Pendidikan Islam sebagai Suatu Sistem - Iis Indah Sari, 

Mulyawan Safwandy Nugraha, Asep Nurshobah 

 DOI : https://doi.org/10.31004/edukatif.v6i1.5988 
 

Edukatif : Jurnal Ilmu Pendidikan  Vol 6 No 1 Februari 2024    

p-ISSN 2656-8063   e-ISSN 2656-8071 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN  

Hasil  

Penggunaan kurikulum merdeka dan pengembangan P5 dapat secara positif mempengaruhi 

perkembangan landasan filosofis pendidikan Islam. Kurikulum merdeka memberikan kebebasan untuk 

menyesuaikan pembelajaran dengan nilai-nilai Islam, sementara P5 berkontribusi pada pengembangan 

karakter dan pemikiran kritis peserta didik terhadap nilai-nilai agama. Integrasi kedua pendekatan ini dapat 

menciptakan lingkungan pendidikan yang holistik dan relevan dengan konteks masyarakat Islam.  

Perkembangan filosofis sebagai suatu sistem pendidikan yang mumpuni di zaman sekarang menjadi 

landasan kritis dalam menghadapi dinamika kompleks masyarakat global. Penelitian mendalam terhadap 

evolusi landasan filosofis telah membuktikan bahwa integritas nilai-nilai Islam, diselaraskan dengan 

kurikulum merdeka dan P5, mampu menciptakan pendidikan yang responsif, relevan, dan adaptif. Filosofi ini 

menciptakan ruang untuk pemberdayaan peserta didik, memungkinkan mereka untuk mengembangkan 

pemahaman mendalam terhadap ajaran Islam sambil mendorong keterampilan kritis, karakter yang kuat, dan 

pemikiran yang kreatif. Dalam era globalisasi ini, landasan filosofis yang mumpuni menjadi kunci bagi 

pendidikan Islam yang tidak hanya memelihara identitas agama, tetapi juga memberdayakan generasi muda 

untuk berperan aktif dalam membangun masyarakat yang berdasarkan pada nilai-nilai moral dan etika Islam. 

Landasan filosofis dalam pendidikan Islam menawarkan panggung bagi implementasi nilai-nilai agama 

yang kaya dan mendalam. Dalam konteks ini, nilai-nilai fundamental seperti tauhid (keyakinan kepada Tuhan 

yang Esa), akhlak mulia, keadilan, dan kasih sayang menjadi pusat dari filosofi pendidikan Islam. Konsep 

tauhid memandu pendekatan pembelajaran, memperkuat keberagaman pengetahuan dalam satu kesatuan yang 

selaras dengan ajaran agama. Akhlak mulia menjadi landasan etika, memandu peserta didik untuk 

menginternalisasi nilai-nilai moral dan perilaku yang baik dalam segala aspek kehidupan. Nilai keadilan 

memastikan adanya inklusivitas dan keadilan dalam pendidikan, sementara kasih sayang menjadi pijakan 

emosional dalam membentuk hubungan harmonis antara peserta didik dan pembimbingnya. Landasan 

filosofis ini, yang mengintegrasikan nilai-nilai agama secara menyeluruh, membentuk dasar untuk 

menciptakan lingkungan pendidikan yang tidak hanya berfokus pada penguasaan pengetahuan, tetapi juga 

pada pembentukan karakter yang kuat, moralitas, dan keterampilan sosial yang diperlukan dalam menghadapi 

dinamika kompleks masyarakat kontemporer. 

 

Pembahasan  

Pengertian sistem  

Asal-usul kata "sistem" dapat ditelusuri hingga ke Bahasa Yunani, khususnya dari kata systema yang 

merujuk pada "cara atau strategi." Dalam konteks Bahasa Inggris, istilah "system" mencakup makna seperti 

"sistim, susunan, jaringan, dan cara." Secara lebih luas, konsep sistem tidak hanya terbatas pada struktur atau 

organisasi, tetapi juga merangkum strategi, cara berpikir, dan model berpikir. Dengan demikian, pengertian 

sistem tidak hanya bersifat mekanis atau fisik, tetapi juga mencakup aspek-aspek abstrak seperti strategi dan 

pola pikir. Menurut (Rachman et al., 2023) Sistem ini mencerminkan keterkaitan dan keteraturan antara 

elemen-elemen yang membentuknya, menciptakan suatu keseluruhan yang terintegrasi. Dalam konteks ini, 

sistem tidak hanya bersifat fisik, tetapi juga mencakup hubungan dan pola pikir yang memberikan arti lebih 

dalam terhadap fungsi dan eksistensinya. 

Roger A. Kanfman menyatakan bahwa sistem adalah sebuah totalitas yang terdiri dari komponen-

komponen yang beroperasi secara independen atau bekerja sama untuk mencapai hasil atau tujuan yang 

diinginkan, sesuai dengan kebutuhan(Dr. Rahmat Hidayah, 2016).  Menurut Johnson, Kost, dan Rosenzweg, 

sistem diartikan sebagai entitas yang kompleks dan terorganisir; suatu kumpulan atau kombinasi hal-hal atau 

elemen-elemen yang membentuk suatu kesatuan yang rumit. Dari perspektif ini, sistem terdiri dari unsur-

unsur seperti bagian-bagian yang saling terkait, setiap bagian beroperasi secara mandiri dan bersinergi satu 

https://doi.org/10.31004/edukatif.v6i1.5988


513 Perkembangan Landasan Filosofis tentang Pendidikan Islam sebagai Suatu Sistem - Iis Indah Sari, 

Mulyawan Safwandy Nugraha, Asep Nurshobah 

 DOI : https://doi.org/10.31004/edukatif.v6i1.5988 
 

Edukatif : Jurnal Ilmu Pendidikan  Vol 6 No 1 Februari 2024    

p-ISSN 2656-8063   e-ISSN 2656-8071 

 

sama lain, semuanya bertujuan untuk mencapai tujuan bersama. Selain itu, sistem beroperasi dalam 

lingkungan yang kompleks atau rumit. Pada dasarnya, konsep sistem merujuk pada dua hal utama, yaitu pada 

entitas atau objek tertentu, dan pada suatu pendekatan atau metode penyelesaian masalah yang disebut sebagai 

pendekatan sistem. Pendekatan sistem digunakan untuk memahami suatu entitas sebagai keseluruhan terpadu 

atau untuk menyelesaikan masalah tertentu, seperti masalah pendidikan atau pendidikan nasional. (Hesti 

Umiyati, Heru Prasetyo, Ika Puspitasari, Maemunah, Acep Nurlaeli et al., 2023) 

Ketika istilah sistem baru disematkan pada konsep-konsep seperti sistem pendidikan, politik, ekonomi, 

dan keamanan, maka maknanya akan bersinar dengan kejelasan, membentuk jaringan pemahaman yang 

menggambarkan keterkaitan dan peranannya dalam kerangka yang lebih luas. (Setiawan et al., 2019).  Konsep 

sistem (system concept) memiliki peran sentral dalam mengembangkan pandangan sistem (system view) dan 

pendekatan sistem (system approach). Pandangan sistem melibatkan kemampuan untuk melihat suatu 

fenomena sebagai suatu kesatuan terorganisir, di mana elemen-elemen saling berinteraksi dan berhubungan 

satu sama lain. Dengan pandangan ini, seseorang dapat memahami kompleksitas suatu sistem dan melihat 

dampak dari setiap perubahan pada keseluruhan sistem. Di sisi lain, pendekatan sistem merujuk pada cara 

berpikir dan menganalisis suatu masalah atau situasi dengan memperlakukannya sebagai suatu sistem. 

Pendekatan ini menekankan pemahaman holistik terhadap hubungan antar bagian sistem, memungkinkan 

untuk merancang solusi atau mengambil keputusan dengan mempertimbangkan implikasi pada tingkat 

keseluruhan. Dengan demikian, konsep sistem berfungsi sebagai dasar yang mendasari pengembangan 

perspektif sistemik dan metode analisis sistem, membantu kita memahami dan menghadapi kompleksitas 

dunia dengan cara yang lebih komprehensif. 

Karakter Sistem  

Konsep sistem (system concept) memainkan peran utama dalam evolusi pandangan sistem (system 

view) dan pendekatan sistem (system approach). Pandangan sistem membawa kemampuan untuk melihat 

suatu fenomena sebagai kesatuan terorganisir, di mana elemen-elemen saling berinteraksi dan terhubung 

secara inheren. Dengan adanya pandangan ini, seseorang mampu menggali kompleksitas suatu sistem dan 

menilai dampak setiap perubahan terhadap keseluruhan sistem tersebut. Di sisi lain, pendekatan sistem 

merujuk pada cara berpikir dan menganalisis masalah atau situasi dengan memperlakukannya sebagai satu 

kesatuan sistem. Pendekatan ini menekankan pemahaman holistik terhadap hubungan antar bagian sistem, 

memungkinkan perancangan solusi atau pengambilan keputusan yang mempertimbangkan implikasi secara 

menyeluruh. Oleh karena itu, konsep sistem berperan sebagai fondasi yang memberikan landasan untuk 

perkembangan perspektif sistemik dan metode analisis sistem. Dengan konsep ini, kita dapat memahami dan 

menghadapi kompleksitas dunia dengan cara yang lebih holistik dan komprehensif. 

Model dan Pendekatan Sistem 

Sebuah sistem umumnya diilustrasikan melalui suatu model. Menurut Elias M. Awad, model merujuk 

pada representasi sistem yang nyata atau yang telah direncanakan. Sementara itu, Murdick dan Ross 

menyatakan bahwa model adalah abstraksi dari realitas, namun karena keterbatasan dalam menyajikan realitas 

secara terperinci, model hanya menyoroti bagian-bagian khusus yang dianggap penting dalam realitas. 

(Amirin, 2017). 

Menurut (Winardi, 2018) menyatakan Salah satu metode untuk mengilustrasikan suatu sistem adalah 

dengan menfokuskan pada elemen-elemen utamanya, yaitu input, proses, dan output. Dalam konteks ini, 

penekanan pada unsur input mengacu pada segala masukan atau sumber daya yang dimasukkan ke dalam 

sistem. Proses mencakup langkah-langkah atau aktivitas yang dilakukan oleh sistem untuk mengolah input 

dan menghasilkan output. Sementara itu, output adalah hasil akhir atau keluaran dari proses yang telah 

dilakukan oleh sistem. 

 

 

https://doi.org/10.31004/edukatif.v6i1.5988


514 Perkembangan Landasan Filosofis tentang Pendidikan Islam sebagai Suatu Sistem - Iis Indah Sari, 

Mulyawan Safwandy Nugraha, Asep Nurshobah 

 DOI : https://doi.org/10.31004/edukatif.v6i1.5988 
 

Edukatif : Jurnal Ilmu Pendidikan  Vol 6 No 1 Februari 2024    

p-ISSN 2656-8063   e-ISSN 2656-8071 

 

Gambar 1. Model Sistem 

 

 

 

 

 

 

 

 Pendekatan sistem merujuk pada implementasi pandangan sistem dalam usaha memahami atau 

menyelesaikan suatu permasalahan. Pendekatan ini mencakup tiga aspek utama, yaitu filsafat sistem, analisis 

sistem, dan manajemen sistem. Filsafat sistem melibatkan cara berpikir yang mencakup seluruh fenomena 

dengan mempertimbangkan bagian-bagian, komponen, subsistem, dengan fokus khusus pada interaksinya. 

Analisis sistem, sebagai metode atau teknik, digunakan untuk menyelesaikan masalah atau mengambil 

keputusan. Manajemen sistem melibatkan penerapan teori untuk mengelola suatu sistem organisasi, termasuk 

pemahaman tentang arus tenaga, energi, dan informasi, serta memperhatikan hubungan antara subsistem dan 

sistem lainnya, serta antara sistem dan suprasistemnya (Tatang Saripudin, 2020). 

Pendidikan Sebagai Suatu Sistem 

Pendekatan sistem dalam mengkaji pendidikan memberikan pemahaman bahwa pendidikan merupakan 

suatu sistem terpadu yang terdiri dari komponen-komponen utama, yakni input, proses, dan output. Pandangan 

ini memandang pendidikan sebagai kesatuan yang saling berinteraksi untuk mencapai tujuan tertentu dalam 

membantu perkembangan anak didik. Pendidikan, sebagai sistem terbuka, berada dalam suatu suprasistem 

yang melibatkan berbagai sistem lainnya seperti ekonomi, politik, sosial, dan budaya dalam masyarakat. 

Sistem pendidikan juga berinteraksi dengan lingkungannya, mengambil masukan dari masyarakat dan 

memberikan hasilnya kembali kepada masyarakat. Input sistem pendidikan berasal dari sumber-sumber utama 

seperti ilmu pengetahuan, nilai-nilai, tujuan masyarakat, populasi dan tenaga kerja yang tersedia, serta faktor 

ekonomi. Seleksi input dilakukan berdasarkan tujuan, kebutuhan, efisiensi, dan relevansi terhadap pendidikan, 

serta berdasarkan norma-norma tertentu karena sifat normatif pendidikan. Input tersebut dibedakan menjadi 

input mentah (peserta didik), input alat (kurikulum, pendidik, gedung, peralatan, kegiatan belajar mengajar, 

dan metode), dan input lingkungan (keadaan cuaca, keamanan masyarakat, dll.). 

Hasil seleksi input membentuk komponen-komponen atau subsistem pendidikan yang berfungsi secara 

khusus sesuai dengan diferensiasi yang dilakukan. Sebagai contoh, Philip H. Coombs mengidentifikasi 12 

komponen pokok sistem pendidikan, seperti tujuan dan prioritas, anak didik, pengelolaan, struktur dan jadwal, 

isi/kurikulum, pendidik, alat bantu belajar, fasilitas, teknologi, pengawasan mutu, penelitian, dan biaya. Setiap 

komponen ini memiliki fungsi spesifik dalam mencapai tujuan pendidikan yang telah ditetapkan (Hidayat et 

al., 2019). 

Dalam dinamika sistem pendidikan, terbangunlah suatu proses transformasi yang menafsirkan raw 

input, yaitu anak didik, menjadi manusia terdidik sesuai dengan tujuan pendidikan yang telah ditetapkan. 

Setiap komponen dalam sistem ini menjalankan perannya dengan harmonis, saling berinteraksi demi 

mencapai puncak tujuan pendidikan. Output yang dihasilkan adalah individu yang terdidik, siap untuk 

memberikan kontribusi berharga kepada masyarakat atau sistem-sistem lain yang bersinggungan dalam 

suprasistem. 

Tak kalah pentingnya, dalam kerangka sistem pendidikan, terdapat komponen pengawasan mutu yang 

berperan sebagai garda terdepan untuk memastikan proses transformasi berjalan optimal. Fungsi pengawasan 

mutu bukan hanya sebatas menghasilkan umpan balik, tetapi juga sebagai landasan untuk melakukan koreksi 

atau perbaikan yang diperlukan. Dengan demikian, sistem pendidikan tidak hanya bertahan melawan entropi, 

tetapi juga terus mampu mempertahankan eksistensinya dan meningkatkan prestasi secara berkelanjutan. 

Supra sistem 

Input   Alur    Output  

     

 Kontrol Umpan Balik  

https://doi.org/10.31004/edukatif.v6i1.5988


515 Perkembangan Landasan Filosofis tentang Pendidikan Islam sebagai Suatu Sistem - Iis Indah Sari, 

Mulyawan Safwandy Nugraha, Asep Nurshobah 

 DOI : https://doi.org/10.31004/edukatif.v6i1.5988 
 

Edukatif : Jurnal Ilmu Pendidikan  Vol 6 No 1 Februari 2024    

p-ISSN 2656-8063   e-ISSN 2656-8071 

 

Keseluruhan dinamika ini menciptakan suatu ekosistem pendidikan yang adaptif dan berkualitas, memberikan 

warna tersendiri dalam pemahaman dan perkembangan pendidikan. 

 

Gambar 2. Model Sistem Pendidikan 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Optimalisasi Pendidikan Islam sebagai Suatu Sistem  

Menurut Muchtar Buchori, setiap sistem pendidikan yang sehat senantiasa berupaya memahami 

konteksnya dan menjawab tuntutan-tuntutan zaman. Sistem pendidikan yang matang selalu berusaha 

mempersiapkan masyarakatnya dengan mengembangkan wawasan-wawasan baru untuk mengakomondasi 

perubahan yang diantisipasi. Pendidikan yang terus berinteraksi dengan dinamika masyarakatnya akan terus 

menerus merumuskan dirinya dalam cara yang inovatif. Oleh karena itu, sistem pendidikan diharapkan 

memiliki tiga kemampuan utama, yakni: 1) Kemampuan untuk mengenali pola perubahan dan kecenderungan 

yang sedang berkembang; 2) Kemampuan untuk membayangkan dampak yang mungkin timbul dari 

kecenderungan-kecenderungan yang sedang berlangsung; dan 3) Kemampuan untuk merancang program 

penyesuaian diri yang akan diimplementasikan dalam periode waktu tertentu (Wasitohadi, 2014). 

Sebuah sistem terbentuk dari sejumlah sub sistem, dimana setiap sub sistem mungkin terdiri dari 

beberapa sub-sub sistem dan begitu seterusnya, membentuk hirarki yang disebut sebagai komponen. Dalam 

sistem pendidikan, beragamnya komponen-komponen dapat diidentifikasi. Noeng Muhadjir merinci 

komponen-komponen ini dalam tiga kategori, yaitu: 1) Berdasarkan pada lima unsur dasar pendidikan, 

mencakup yang memberi, yang menerima, tujuan, cara/jalan, dan konteks positif; 2) Berdasarkan empat 

komponen pokok pendidikan, mencakup kurikulum, subjek didik, personifikasi pendidik, dan konteks belajar 

mengajar; dan 3) Berdasarkan tiga fungsi pendidikan, mencakup pendidikan kreativitas, pendidikan moralitas, 

dan pendidikan produktivitas. Dengan pemahaman terinci terhadap komponen-komponen ini, kita dapat 

memahami struktur sistem pendidikan tanpa adanya kesamaan kalimat.(Syafaruddin et al., 2017). 

Penduduk  

Masyarakat dan sumber daya manusia  

Ekonomi  

Input  

 

Input mentah  

menerima data 

atau stimulus 

yang dibutuhkan 

oleh suatu sistem 

 Pelaksanaan  

Hubungan antara tujuan dan 

prioritas, peserta didik, 

manajemen, organisasi, dan 

waktu. Materi kurikulum, 

guru, peralatan pembelajaran, 

fasilitas, pengendalian mutu, 

teknologi, penelitian, dan 

anggaran 

 

 

 

 

 

 

 

Output  

Lulusan  

(manusia terdidik) 

     

  Pengendalian respons    

https://doi.org/10.31004/edukatif.v6i1.5988


516 Perkembangan Landasan Filosofis tentang Pendidikan Islam sebagai Suatu Sistem - Iis Indah Sari, 

Mulyawan Safwandy Nugraha, Asep Nurshobah 

 DOI : https://doi.org/10.31004/edukatif.v6i1.5988 
 

Edukatif : Jurnal Ilmu Pendidikan  Vol 6 No 1 Februari 2024    

p-ISSN 2656-8063   e-ISSN 2656-8071 

 

Dalam mengulas sistem pendidikan Islam, timbul pertanyaan esensial, yakni apakah pendidikan Islam 

memiliki sistem yang unik, ataukah ia sebatas mencampuradukkan beberapa ayat atau hadis ke dalam sistem 

pendidikan kontemporer? Dua pertanyaan ini menjadi titik sentral dalam eksplorasi pendidikan Islam sebagai 

sebuah sistem. Sistem pendidikan Islam, sebagai entitas holistik, merupakan kumpulan komponen yang saling 

bekerja sama untuk mencapai tujuan sesuai dengan ajaran Islam. Pemahaman terhadap sistem pendidikan 

Islam pun perlu terkait dengan pemikiran filosofis pendidikan Islam. 

Dalam menyusuri literatur pendidikan Islam, Abdurrahman Saleh Abdullah mencoba merangkum 

variasi dalam pengembangan sistem pendidikan Islam. Dari analisisnya, ditemukan dua corak utama, yaitu 

Model Pragmatis. Model pragmatis menekankan aspek praktis dan utilitas, yang berarti formulasi sistem 

pendidikan Islam diadopsi dari sistem pendidikan kontemporer yang telah mapan. Segala elemen yang 

terdapat dalam pendidikan kontemporer dapat diintegrasikan dalam konteks pendidikan Islam, dengan syarat 

bahwa transformasi pemikiran tersebut mendapatkan dukungan dari kelompok yang menginginkan 

keterbukaan terhadap pandangan hidup dan kehidupan non-Islam. 

Dalam wacana model pragmatis, ada usaha konkret untuk menyesuaikan konsep-konsep non-Islami ke 

dalam kerangka pemikiran pendidikan Islam. Ini menciptakan dinamika diskursif yang melibatkan 

penyelarasan antara ajaran Islam dan konsep-konsep dari luar sistem tersebut. Kesinambungan dan 

keterbukaan dalam mengintegrasikan pemikiran non-Islami ke dalam pemikiran pendidikan Islam menjadi 

sorotan utama dalam pendekatan ini. (Suriadi, 2017). 

Sebuah kelompok berupaya untuk mengangkat atau mengadopsi pesan ilahi ke dalam kerangka filsafat 

pendidikan. Filsafat pendidikan ini merujuk pada isi Al-Quran dan Hadis, yang masih berupa azas-azas yang 

mengarahkan aktivitas pendidikan. Dari kedua pemikiran tersebut, sistem pendidikan Islam muncul dengan 

dua model utama, yakni model pragmatis dan model idealistik. Langkah ini tidak bertujuan melakukan 

interpretasi adaptif, melainkan berfungsi sebagai penjabaran dan operasionalisasi universalitas Islam. Jika 

gagal dilaksanakan, dapat menciptakan pola similarisasi, paralelisasi, dan komplementasi. Namun, jika 

berhasil, akan membentuk pola komparasi, induktifikasi, dan verifikasi. 

Sistem pendidikan Islam yang mendasarkan pada model ini bersumber dari pemikiran filsafat dan 

psikologi pendidikan kontemporer. Sistem ini mencari legalisasi dari nash untuk menyokong prinsip-prinsip 

aliran progresivisme, esensialisme, dan rekonstruksionisme. Kesesuaian dengan azas-azas nash menjadi 

kriteria utama penerimaan atau penolakan sistem tersebut. Begitu pula, pola pengajaran yang berkembang 

dalam aliran psikodinamik (klinis), psikoholistik (organismik-fenomenologis), dan psikofat serta 

psikobehavioristik dapat diterima jika sejalan dengan nash. Jika tidak sesuai, maka harus ditolak.(Yunus, 

2016).  

Model pragmatis menarik minat banyak ahli pendidikan Islam karena efektivitas dan efisiensinya yang 

teruji. Model ini tidak hanya menjadi pilihan yang valid tetapi juga mampu menjadi alternatif yang relevan 

untuk sistem pendidikan kontemporer. Sistem pendidikan Islam yang diterapkan melalui pendekatan ini tidak 

hanya memiliki posisi yang kuat, tetapi juga dapat menjadi solusi yang terkini dan sesuai dengan kebutuhan 

zaman. 

Salah satu ahli pendidikan Islam yang merancang kerangka model pragmatis adalah Muhammad al-

Taumiy al-Syaibaniy, yang tertuang dalam karyanya, "Falsafah Pendidikan Islamiyah". Dalam karya ini, 

beliau merumuskan persamaan dan perbedaan ide dasar antara Islam dan aliran filsafat kontemporer. 

Pendekatan ini mencakup tiga langkah utama: 1) Adopsi, yaitu mengambil sistem pendidikan non-Islam 

secara utuh; 2) Asimilasi, yaitu mengambil sistem pendidikan non-Islam dengan penyesuaian di berbagai 

aspek; dan 3) Legitimasi, yaitu mengambil sistem pendidikan non-Islam dan mencarikan nash (dalil) untuk 

memberikan justifikasi pada penggunaannya. 

Sebagai contoh, dalam pengembangan model pragmatis ini, sekolah Islam dapat mengadopsi prinsip-

prinsip manajemen modern yang telah terbukti efektif dalam meningkatkan kualitas pendidikan. Asimilasi 

https://doi.org/10.31004/edukatif.v6i1.5988


517 Perkembangan Landasan Filosofis tentang Pendidikan Islam sebagai Suatu Sistem - Iis Indah Sari, 

Mulyawan Safwandy Nugraha, Asep Nurshobah 

 DOI : https://doi.org/10.31004/edukatif.v6i1.5988 
 

Edukatif : Jurnal Ilmu Pendidikan  Vol 6 No 1 Februari 2024    

p-ISSN 2656-8063   e-ISSN 2656-8071 

 

dapat terlihat dalam integrasi teknologi dalam pembelajaran, yang menggabungkan pendekatan Islam dengan 

metode pembelajaran terkini. Legitimasi, dalam hal ini, dapat ditemukan dalam pencarian dalil-dalil dari Al-

Quran atau Hadis yang mendukung penggunaan metode atau teknologi tertentu dalam pendidikan Islam. 

Dengan demikian, model pragmatis tidak hanya relevan namun juga memberikan daya tawar yang substansial 

dalam meningkatkan kualitas pendidikan Islam pada era saat ini.(Galuh, 2016). 

Model Idealistik  

Model idealistik mencerminkan pendekatan yang lebih mendalam dalam menggali sistem pendidikan 

Islam, bersumber langsung dari ajaran dasar Islam itu sendiri. Pendekatan ini menggunakan pola deduktif, 

dengan membangun premis mayor (sebagai postulat) yang ditarik dari nash. Premis mayor ini dianggap 

sebagai "kebenaran universal dan mutlak" yang menjadi dasar untuk merumuskan premis minor dan akhirnya 

mendapatkan kesimpulan mengenai sistem pendidikan Islam. Walaupun model ini benar-benar bersifat 

idealistik dan membutuhkan upaya ekstra, namun memiliki prosedur mekanisme yang mendalam. 

Prosedur mekanisme model idealistik ini melibatkan beberapa langkah, antara lain: 

a. Penggalian pemecahan persoalan sistem pendidikan Islam secara langsung dari nash. Pendekatan ini 

umumnya menggunakan metode maudhu'iy (tematik), di mana ayat atau hadis diklasifikasikan menurut 

kategorinya dan kemudian disimpulkan. 

b. Penggalian dari hasil interpretasi nash yang dilakukan oleh filosof Muslim, seperti konsep jiwa manusia 

menurut al-Kindi, al-Farabi, Ibnu Sina, Ibnu Maskawaih, Ibnu Thufail, Ibnu Bazzah, dan sebagainya. 

Interpretasi ini terkait dengan komponen peserta didik dan pendidik, dengan ciri utama mengutamakan 

pendidikan intelektual (al'aql). 

c. Penggalian dari hasil interpretasi para sufi Muslim, seperti konsep jiwa dan ilmu al-Ghazali dan 

lainnya. Interpretasi ini terkait dengan komponen peserta didik, pendidik, kurikulum, metode, media, 

dan alat pendidikan, dengan ciri utama mengutamakan pendidikan intuisi (al-Qalb). 

d. Penggalian dari hasil interpretasi para mufassir dan ahli pendidikan modern, seperti Muhammad Abduh, 

Rasyid Ridha, Iqbal, dan sebagainya. Interpretasi kelompok ini didukung oleh data ilmiah, seperti yang 

tertulis dalam Tafsir al-Manar. 

Model idealistik ini lebih didasarkan pada kerangka dasar yang diyakini kebenarannya, sehingga 

mencerminkan semaksimal mungkin esensi Islam. Meskipun demikian, rumusannya memerlukan metodologi 

yang tepat dan benar untuk memastikan konsistensi dan ketepatan. Sebagai contoh, dalam pengembangan 

model ini, sebuah madrasah dapat merumuskan kurikulumnya berdasarkan konsep jiwa dan ilmu yang 

diinterpretasikan oleh para filosof Muslim, sekaligus memadukannya dengan prinsip-prinsip ilmiah modern. 

(UMAR, 2016). Kelebihan-kelebihan model idealistik dalam pengembangan sistem pendidikan Islam dapat 

diidentifikasi dengan cermat: 

1. Kedalaman Filosofis: Pendekatan model ini mengedepankan aspek filosofis yang mendalam dengan 

menggali sistem pendidikan dari ajaran dasar Islam. Dengan memanfaatkan pola deduktif, model ini 

membangun premis mayor dari nash, membentuk landasan yang kuat dan konsisten untuk sistem 

pendidikan. 

2. Kesesuaian dengan Nilai Islam: Model idealistik menekankan pentingnya kesesuaian sistem pendidikan 

dengan nilai-nilai Islam yang murni. Pembangunan premis mayor dari nash memberikan tingkat 

kesejajaran yang tinggi dengan ajaran dasar Islam, menciptakan sistem pendidikan yang sesuai dengan 

prinsip-prinsip keagamaan. 

3. Pengintegrasian Ajaran Filosofis dan Psikologis: Model ini merangkul pemahaman konsep jiwa dan 

ilmu dari berbagai filosof Muslim dan para sufi, mengintegrasikan unsur-unsur filosofis dan psikologis 

dalam pengembangan sistem pendidikan. Pendekatan ini dapat meningkatkan pemahaman holistik 

terhadap seluruh aspek pendidikan, termasuk peserta didik, pendidik, kurikulum, metode, media, dan 

alat pendidikan. 

https://doi.org/10.31004/edukatif.v6i1.5988


518 Perkembangan Landasan Filosofis tentang Pendidikan Islam sebagai Suatu Sistem - Iis Indah Sari, 

Mulyawan Safwandy Nugraha, Asep Nurshobah 

 DOI : https://doi.org/10.31004/edukatif.v6i1.5988 
 

Edukatif : Jurnal Ilmu Pendidikan  Vol 6 No 1 Februari 2024    

p-ISSN 2656-8063   e-ISSN 2656-8071 

 

4. Pembelajaran dari Ahli Pendidikan Modern: Melibatkan interpretasi nash dari ahli pendidikan modern, 

model ini menjamin keberlanjutan pendidikan yang selaras dengan perkembangan zaman. 

Penggabungan interpretasi nash dengan data ilmiah modern membentuk dasar yang kokoh untuk 

pengembangan sistem pendidikan Islam yang relevan. 

5. Fleksibilitas Interpretasi: Model idealistik memberikan fleksibilitas dalam menginterpretasi nash, 

memungkinkan adopsi, asimilasi, dan legitimasi. Fleksibilitas ini memungkinkan pengembangan sistem 

yang responsif terhadap kebutuhan dan dinamika zaman. 

6. Keterbukaan terhadap Pemikiran Kritis: Model ini mendorong pemikiran kritis terhadap ajaran Islam 

dengan mengandalkan deduksi dari nash. Proses penyelidikan pemahaman filosofis, psikologis, dan 

pandangan modern membuka pintu bagi refleksi dan penyesuaian konsep pendidikan Islam. 

7. Pengembangan Sistem yang Unik: Model ini memungkinkan pengembangan sistem pendidikan Islam 

yang unik dengan didasarkan pada interpretasi khusus terhadap ajaran dasar Islam. Keunikan ini 

memberikan identitas dan karakteristik khusus pada sistem pendidikan yang dikembangkan melalui 

pendekatan ini. 

 

Dengan kelebihan-kelebihan ini, model idealistik menjelma sebagai pendekatan yang tidak hanya 

mendalam dan menyeluruh, tetapi juga memberikan solusi yang relevan dan sesuai dengan nilai-nilai 

keagamaan serta tuntutan zaman. 

 

Gambar 3. Instrumental 

Instrumental 

Materi  Metode  Media  

    

 

 

 

 

Masukan 

(input) 

  

Proses (Transfer 

pengetahuan 

transformasi  

Pengetahuan 

internasiasi nilai) 

 

 

 

 

Keluaran (output) 

    

Alam    Manusia  

  Budaya  

 Environmental 

 

Ilustrasi gambar diatas menjelaskan bahwa individu sebagai masukan memiliki potensi dasar yang 

beragam, yang perlu dikelola dengan memanfaatkan transfer pengetahuan, transformasi pengetahuan, dan 

internalisasi nilai. Tujuan dari proses ini adalah untuk menghasilkan output berupa pribadi yang senantiasa 

berbakti kepada Allah dan menjelma sebagai khalifah Allah di bumi. Untuk mencapai tujuan tersebut, 

diperlukan bantuan dari instrumen seperti materi ajar, metode, dan media yang sesuai dan lengkap, serta 

https://doi.org/10.31004/edukatif.v6i1.5988


519 Perkembangan Landasan Filosofis tentang Pendidikan Islam sebagai Suatu Sistem - Iis Indah Sari, 

Mulyawan Safwandy Nugraha, Asep Nurshobah 

 DOI : https://doi.org/10.31004/edukatif.v6i1.5988 
 

Edukatif : Jurnal Ilmu Pendidikan  Vol 6 No 1 Februari 2024    

p-ISSN 2656-8063   e-ISSN 2656-8071 

 

lingkungan yang kondusif, termasuk alam, manusia, dan budaya. Pendidik, yang melibatkan orang tua, guru, 

dan tokoh masyarakat, memegang peran kunci sebagai pelaku utama dalam menjalankan amanah dari Allah 

untuk melaksanakan tugas suci dalam pendidikan Islam. 

 

SIMPULAN  

Pendekatan sistem menjadi landasan utama dalam memahami dan menyelesaikan permasalahan, 

khususnya dalam konteks pendidikan dan sistem pendidikan Islam. Terobosan baru ini menggabungkan 

konsep sistem dengan pandangan sistem dan pendekatan sistem, membuka jalan bagi pemahaman holistik dan 

solusi komprehensif terhadap kompleksitas pendidikan. Dengan mengakui bahwa pendidikan adalah suatu 

sistem terpadu, artikel ini memperkenalkan dua corak pengembangan sistem pendidikan Islam: kelompok 

yang mengadvokasi keterbukaan terhadap pandangan non-Islam dan kelompok yang mengangkat pesan Ilahi 

ke dalam kerangka filsafat pendidikan. Model idealistik dan pragmatis digunakan sebagai instrumen untuk 

meramu terobosan ini, membentuk dasar bagi pengembangan sistem pendidikan yang responsif, relevan, dan 

mampu menggabungkan nilai-nilai Islam dengan konsep-konsep modern. 

 

UCAPAN TERIMA KASIH 

Turut mengucapkan rasa terimakasih kepada semua pihak yang berkontribusi dalam penelitian ini. 

Sehingga peneliti bisa menyelesaikan penelitian ini dengan sangat mumpuni dan sesuai dengan instrunmen 

yang akan disajikan. Kepada pihak jurnal terima kasih sudah menerima artikel ini serta memberikan arahan, 

pengertian dan respons yang baik terhadap karya ilmiah ini.  

 

DAFTAR PUSTAKA 

Amirin,  tatang M. (2017). Pokok-pokok teori sistem. Rajawali Pers. 

Cahyono, A. H., & Ardhyantama, V. (2020). Pengembangan Literasi Baca Tulis Di Sekolah Dasar Islam 

Terpadu Ar Rahmah Pacitan. Alpen: Jurnal Pendidikan Dasar, 4(1), 8–16. 

https://doi.org/10.24929/alpen.v4i1.36 

Dr. Rahmat Hidayah, M. (2016). Ilmu Pendidikan Islam “Menuntun Arah Pendidikan Islam Indonesia” (M. 

P. Dr. H. Candra Wijaya (ed.); Mumtaz Adv). Lembaga Peduli Pengembangan Pendidikan Indonesia 

(LPPPI). 

Fibriani, I. D., Suryani, V. A., Meithasari, Y., Hidayatullah, A. F., Irda, O. :, & Fibriani, D. (2020). Paradigm 

Of Science Unity As A Base For Character Education. 15(2), 10–18. 

https://journal.umpr.ac.id/index.php/pedagogik/article/download/1692/1433 

Galuh, M. (2016). Aliran Pragmatisme Dalam Pandangan Filsafat Pendidikan Islam. Harati, 07. 

Harahap, A. S., & Siregar, B. (2020). Penanaman Nilai-Nilai Pendidikan Islam Dalam Kisah Luqman Al-

Hakim Bagi Masyarakat Di Nagori Wonorejo Pematang Bandar Kabupaten Simalungun Sumatera …. 

Jurnal Abdi Ilmu, 13(1), 77–83. 

https://journal.pancabudi.ac.id/index.php/abdiilmu/article/view/893%0Ahttps://journal.pancabudi.ac.id/in

dex.php/abdiilmu/article/download/893/844/ 

Hesti Umiyati, Heru Prasetyo, Ika Puspitasari, Maemunah, Acep Nurlaeli, K. L., Shokhibul Arifin, Emmi 

Silvia Herlina, Daelami Ahmad, Desi Sijabat, P. P. R., & Kadek Wiwin Dwi Wismayanti, P. E. P. (2023). 

ILMU ADMINISTRASI PENDIDIKAN (A. Masruroh (ed.); Ridwan). WIDINA BHAKTI PERSADA 

BANDUNG (Grup CV. Widina Media Utama). 

Hidayat, R., Ag, S., & Pd, M. (2019). Buku Ilmu Pendidikan Rahmat Hidayat & Abdillah (M. P. Amiruddin 

https://doi.org/10.31004/edukatif.v6i1.5988


520 Perkembangan Landasan Filosofis tentang Pendidikan Islam sebagai Suatu Sistem - Iis Indah Sari, 

Mulyawan Safwandy Nugraha, Asep Nurshobah 

 DOI : https://doi.org/10.31004/edukatif.v6i1.5988 
 

Edukatif : Jurnal Ilmu Pendidikan  Vol 6 No 1 Februari 2024    

p-ISSN 2656-8063   e-ISSN 2656-8071 

 

(ed.); Dr. Candra). Lembaga Peduli Pengembangan Pendidikan Indonesia. 

Hutasuhut, R. D. (2021). Studi Literatur : Pengembangan Perangkat Pembelajaran Tematik Sebagai Upaya 

Meningkatkan Kemampuan Berpikir Kritis Siswa Sekolah Dasar. Jurnal Fibonaci: Jurnal Pendidikan 

Matematika, 2(2), 53. https://doi.org/10.24114/jfi.v2i2.31099 

Joko, B. S. (2020). Memperkuat Gerakan Literasi Sekolah Sebagai Upaya Menumbuhkan Minat Baca Siswa 

Sma Di Balikpapan. Jurnal Penelitian Kebijakan Pendidikan, 12(2), 123–141. 

https://doi.org/10.24832/jpkp.v12i2.281 

Mubin, F. (2020). KAJIAN LITERATUR PENDIDIKAN AGAMA ISLAM DI SMA DAN PERGURUAN 

TINGGI. 6(11), 1–8. https://doi.org/https://doi.org/10.31219/osf.io/7wavc 

Rachman, R. S., Kamilah, A., Indonesia, U. P., & Pustaka, S. K. (2023). Landasan pendidikan (Issue 

January). 

Sarnoto, A. Z. (2021). Pemikiran Filosofis Manajemen Pendidikan Islam. Jurnal Statement : Media Informasi 

Sosial Dan Pendidikan, 5(2), 79–91. https://doi.org/10.56745/js.v5i2.177 

Setiawan, D., Bafadal, I., Supriyanto, A., & Hadi, S. (2019). Madrasah berbasis pesantren: Potensi menuju 

reformasi. Akuntabilitas Manajemen Pendidikan, 8 No 1(1), 35–43. 

http://journal.uny.ac.id/index.php/jamp 

Siti Masruroh, Hinggil Permana, H. P. (2021). Sorotan Dan Kritik Terhadap Pembelajaran Pendidikan 

Agama Islam Disekolah Dasar,Menengah Dan Perguruan Tinggi. 05(2), 128–138. 

https://www.jstor.org/stable/40971965 REFERENCES 

Suriadi. (2017). Analisis Filosofis tentang Pendidikan Islam Sebagai Suatu Sistem. Ta Dib : Jurnal 

Pendidikan Islam, 6(2), 299–307. https://doi.org/10.29313/tjpi.v6i2.3187 

Syafaruddin, Pasha, N., & Mahariah. (2017). Ilmu Pendidikan Islam (Melejitkan Potensi Budaya Umat). 

Tatang Saripudin, T. (2020). Pengantar Pendidikan. universitas terbuka. 

UMAR, B. (2016). Pengembangan Pemikiran Pendidikan Islam Dengan Pendekatan Tafsir Tematik. Ta’dib, 

14(1), 95–102. https://doi.org/10.31958/jt.v14i1.201 

Wasitohadi, W. (2014). HAKEKAT PENDIDIKAN DALAM PERSPEKTIF JOHN DEWEY Tinjauan 

Teoritis. Satya Widya, 30(1), 49. https://doi.org/10.24246/j.sw.2014.v30.i1.p49-61 

Winardi, K. N. (2018). Teori Sistem daan Pendekatan Sistem dalam Bidang Manajemen. mandar maju. 

Yunus, H. A. (2016). TELAAH ALIRAN PENDIDIKAN PROGRESIVISME DAN ESENSIALISME 

DALAM PERSPEKTIF FILSAFAT PENDIDIKAN. Cakrawala Pendidikan Dasar, 2(1), 29–39. 

 

https://doi.org/10.31004/edukatif.v6i1.5988

