
Edukatif : Jurnal Ilmu Pendidikan  Vol 6 No 2 April 2024    

p-ISSN 2656-8063   e-ISSN 2656-8071 

 

Edukatif: Jurnal Ilmu Pendidikan 

Volume 6 Nomor 2 April 2024 Halaman 1402 - 1412 
https://edukatif.org/index.php/edukatif/index 

 

Relevansi Konsep Pendidikan Islam Pespektif An-Nahlawi dan Buya Hamka di 

Era Modern 
 

Evie Miftalia Zulfah1, Muhammad Fuadi2 

Universitas Islam Negeri Sunan Kalijaga Yogyakarta, Indonesia1 

Universitas Islam IndonesiaYogyakarta, Indonesia2 

e-mail : miftaliaevie@gmail.com1, muhammadfuadi1508@gmail.com2  

 

Abstrak 

Latar belakang penelitian ini adalah perkembangan teknologi informasi berdampak pada moral peserta didik 

sehingga mengakibatkan degradasi moral, solusi dari degradasi moral yaitu memperbaiki struktur pendidikan 

Islam itu sendiri diantaranya pemikiran dari Abdurrahman An-Nahlawi dan Buya Hamka.Tujuan penelitian ini 

adalah untuk mengungkap pendidikan Islam, perspektif An-Nahlawi dan Buya Hamka serta relevansinya di 

era modern. Metode penelitian yang digunakan dalam penelitian ini adalah penelitian kepustakaan. Hasil 

penelitian menjelaskan bahwa konsep pendidikan Islam An-Nahlawi memiliki kesamaan karena berasal dari 

sumber yang sama, yaitu Al-Qur'an dan Hadis. Konsep pendidikan Islam baik dari segi tujuan, metode, 

pendidik, dan lingkungan pendidikan masih relevan dan masih bisa direkontruksikan dengan baik di zaman 

modern. Selain itu, dari konsep pendidikan Islam kedua tokoh tersebut berfungsi sebagai langkah preventif 

terhadap degradasi moral yang terjadi pada peserta didik. Sehingga dapat meminimalisir degradasi moral yang 

diakubatkan oleh perkembangan teknologi.  

Kata Kunci: PAI; An-Nahlawi; Buya Hamka. 

Abstract 

The background of this research is the development of information technology has an impact on the morale of 

students resulting in moral degradation, the solution to moral degradation is to improve the structure of 

Islamic education itself including the thoughts of Abdurrahman An-Nahlawi and Buya Hamka.The purpose of 

this study is to reveal Islamic education, the perspectives of An-Nahlawi and Buya Hamka and their relevance 

in the modern era. The research method used in this study is literature research. The results of the study 

explained that the concept of Islamic education An-Nahlawi has similarities because it comes from the same 

source, namely the Qur'an and Hadith. The concept of Islamic education both in terms of goals, methods, 

educators, and educational environment is still relevant and can still be reconstructed well in modern times. 

In addition, from the concept of Islamic education, the two figures serve as preventive measures against moral 

degradation that occurs in students. So as to minimize moral degradation accumulated by technological 

developments. 

Keywords: Islamic Education; An-Nahlawi; Buya Hamka. 

 

 

 

 

 

Copyright (c) 2024 Evie Miftalia Zulfah, Muhammad Fuadi 

 Corresponding author :  

Email : miftaliaevie@gmail.com   ISSN 2656-8063 (Media Cetak) 

DOI : https://doi.org/10.31004/edukatif.v6i2.5907 ISSN 2656-8071 (Media Online)

https://edukatif.org/index.php/edukatif/index
mailto:miftaliaevie@gmail.com
mailto:muhammadfuadi1508@gmail.com
mailto:miftaliaevie@gmail.com


1403 Relevansi Konsep Pendidikan Islam Pespektif An-Nahlawi dan Buya Hamka di Era Modern - Evie 

Miftalia Zulfah, Muhammad Fuadi 

 DOI : https://doi.org/10.31004/edukatif.v6i2.5907 
 

Edukatif : Jurnal Ilmu Pendidikan  Vol 6 No 2 April 2024    

p-ISSN 2656-8063   e-ISSN 2656-8071 

 

PENDAHULUAN 

Seiring dengan berkembangnya zaman di era modern sekarang ini, dalam dunia pendidikan Islam terus 

mengalami perkembangan dan perubahan. Jika beberapa waktu yang lalu percakapan antara murid dan guru 

dirasa tabu, maka saat ini dianggap hal yang wajar. Bahkan teori pendidikan modern perpandangan bahwa hal 

tersebut adalah suatu keharusan dan menjadi salah satu indikator keberhasilan suatu pembelajaran. Pendidikan 

Islam merupakan alah satu komponen pembangunan bangsa yang berperan sangat sentral jauh sebelum 

Indonesia merdeka. Hal tersebut bisa dilihat dari lembaga-lembaga pendidikan tradisional seperti majelis 

taklim, kajian, surau ataupun pondok pesantren yang eksis hingga saat ini (Priatmoko, 2018). 

Pembahasan mengenai pendidikan Islam tentunya berhubungan dengan pendidikan akhlak. Hal ini tidak 

lepas dari misi utama diutusnya Rasulullah SAW yaitu menyempurnakan akhlak manusia. Namun realitanya 

di zaman modern seperti sekarang banyaknya tingkah laku yang menunjukkan degradasi moral, yang artinya 

akhlak dan moral bukanlah suatu hal yang sifatnya urgen bagi manusia. Degradasi moral banyak terjadi 

diberbagai kalangan dari anak-anak, remaja hingga dewasa. Degradasi moral juga ditemukan di lingkungan 

sekolah contoh nyatanya adalah kekerasan, tawuran, tindakan curang, pergaulan bebas dan lain sebagainya. 

Jika hal ini terus terjadi pada anak usia sekolah maka kedepannya akan merusak generasi penerus bangsa. 

Penyebab dari degradasi moral sangat bermacam-macam salah satunya adalah pengaruh media sosial yang 

menyebabkan masuknya berbagai budaya yang tidak sesuai dengan nilai-nilai dalam Islam. Penyebaran 

informasi-informasi secara masif yang berasal dari media sosial merupakan satu hal yang tidak bisa dihindari. 

Sebagai salah satu tindakan preventif dari degradasi moral di zaman modern seperti sekarang adalah 

menanamkan pendidikan Islam yang sesuai dengan Al-Qur’an dan Hadis.  

Dalam Al-Qur’an pendidikan Islam diungkapkan dengan kata terbiyah dan ta’lim. Kata tarbiyah 

memiliki arti yang luas seperti mengasuh, mendidik, dan memelihara. Sedangkan ta’lim dalam Al-Qur’an 

menjelaskan bahwa Allah SWT merupakan subjek yang mengajarkan manusia berbagai hal. Secara spesifik 

ta’lim dipahami berupa mengajarkan ilmu atau pengetahuan pada seseorang (Nihayah, 2016, hal. 28–29). 

Selain Al-Qur’an pendidikan Islam juga dijelaskan dalam Hadis. Hadis dalam dunia pendidikan memiliki 

peran yaitu menjelaskan lebih rinci penjelasan Al-Qur’an tentang pendidikan serta dapat dijadikan referensi 

terkait dengan menentukan metode pendidikan yang digunakan oleh Rasulullah SAW dan para sahabat.  

Pendidikan Islam sejatinya bertujuan untuk menjadikan peserta didik berakhlakul karimah dan 

bertakwa pada Allah SWT, lebih rincinya tujuan pendidikan Islam dipaparkan oleh Ibn Khaldun, menurunya 

terdapat dua tujuan pendidikan Islam diantaranya tujuan keagamaan dan tujuan ilmiah. Tujuan keagamaan 

ialah beramal untuk akhirat, maksudnya beribadah sesuai dengan yang Allah SWT perintahkan, dari ibadah 

tersebut nantinya akan menjadi bekal di akhirat kelak. Sedangkan tujuan kedua adalah tujuan ilmiah yang 

sifatnya duniawi. Tujuan ilmiah merujuk pada kebermanfaatan pendidikan Islam dalam kehidupan sehari-hari 

(Astri, 2020, hal. 118). Dari tujuan pendidikan Islam inilai, pendidikan islam berperan sebagai tindakan 

preventif terhadap degradasi moral, pendidikan Islam memiliki nilai-nilai karakteristik akhlak yang 

berpengaruh terhadap sikap peserta didik melalui pembiasaan (habituasi) dalam mengajarkan kebaikan dan 

keteladanan di lingkungan sekitar.  

Terlepas dari tujuan Pendidikan Islam itu sendiri, banyak dari tokoh-tokoh pembaharu yang 

menawarkan ide-idenya yang berjasa serta menginspirasi pendidikan Islam yaitu Abdurrahman An-Nahlawi 

seorang ilmuan psikologi dan filsafat yang berasal dari Madinah, Saudi Arabia. An-Nahlawi menawarkan 

konsep pendidikan Islam yang didasari atas Al-Qur’an dan Hadis sehingga semua kegiatan dalam pendidikan 

merupakan perwujudan dari tercapainya tujuan pendidikan secara fundamental menurut agama Islam, ada 

beberapa aspek yang mendasari pendidikan yaitu aspek keimanan dan ketaqwaan, syariat, dan penghambaan. 

Pada penelitian ini penulis membandingkan pemikiran An-Nahlawi dengan tokoh pembaharu Islam dari 

Indonesia yaitu Buya Hamka, ia merupakan tokoh pembaharu yang berasal dari Minangkabau yang berupaya 



1404 Relevansi Konsep Pendidikan Islam Pespektif An-Nahlawi dan Buya Hamka di Era Modern - Evie 

Miftalia Zulfah, Muhammad Fuadi 

 DOI : https://doi.org/10.31004/edukatif.v6i2.5907 
 

Edukatif : Jurnal Ilmu Pendidikan  Vol 6 No 2 April 2024    

p-ISSN 2656-8063   e-ISSN 2656-8071 

 

menggugah dinamika umat dan mujaddid yang unik. Buya Hamka adalah salah satu tokoh pendidikan 

tradisional namun, memiliki wawasan yang generalistik dan modern. Hal ini dapat dilihat dari pembaharuan 

pendidikan Islam yang diperkenalkan melalui Masjid Al-Azhar, dari situlah Hamka berhasil mengubah wajah 

Islam yang sering dianggap “marginal” menjadi sebuah agama yang berharga. Hamka hendak menggeser 

persepsi “kumal” terhadp kiyai dalam wacana ekslusif mejadi pandangan inklusif, respek, dan bersahaja 

(Nizar, 2008, hal. 102). Pendidikan Islam Pendidikan islam menurut Buya Hamka lebih menekankan 

pembentukan pondasi aqidah dan akhlak bagi peserta didik. 

Kajian mengenai komparasi pendidikan Islam perspektif Buya Hamka telah banyak dikaji salah satunya 

yang dilakukan oleh  Juarman, dkk (2020) yang menganalisis pemikiran Buya Hamka dan Ibnu Miskawih 

mengenai konsep pendidikan akhlak, dari penelitian tersebut menunjukkan bahwa persamaan kedua tokoh 

terletak pada makna akhlak itu sendiri tujuan pendidikan, pendidik, peserta didik dan lingkungan pendidikan. 

Sedangkan perbedaannya yaitu terletak pada materi pendidikan dan pemaknaan tentang istilah pokok 

keutamaan akhlak. Penelitian lain dilakukan oleh Musmualim dan Muhammad Miftah (2016) yang menelaah 

konsep pendidikan Islam di keluarga dalam pespektif demokrasi (studi pemikiran Hasan Langgulung dan 

Abdurrahman an Nahlawi. Pada penelitian ini menunjukkan bahwa Pendidikan Islam di keluarga dalam 

pemikiran kedua tokoh tersebut perspektif demokrasi yaitu harus menjunjung hak dan kewajiban anggota 

keluarga yang berpedoman pada prinsip keadilan, persamaan, kebebasan, musyawarah, dan kesatuan dalam 

proses interaksi dalam keluarga. Perbedaan kedua tokoh tersebut terletak pada pendekatan yang digunakan, 

pendekatan yang digunakan oleh Hasan Langgulung adalah pendekatan filsafat yang memadukan dengan ilmu 

kesehatan, sedangkan an-Nahlawi menggunakan teori-teori pendidikan Islam yang dipadukan dengan 

pendekatan psikologi. Penelitian yang dilakukan oleh Alimudin dan Era Sastra Pangestu (2022) mengkaji 

mengenai relevansi pemikiran dari Abdurrahman Wahid dan Abdurrahman An-Nahlawi di era modern, dari 

penelitian ini menunjukkan bahwa gagasan pendidikan dari Abdurrahman Wahid dan Abdurrahman An-

Nahlawi masih relevan untuk pendidikan saat ini baik dari segi pengetahuan umum maupun pengetahuan 

agama, yang sejatinya bertujuan untuk meningkatkan karakter moral peserta didik. 

Dari penelitian diatas, secara keseluruhan penelitian- penelitian tersebut membahas mengenai 

pemikiran dari Buya Hamka dan pemikiran an-Nahlawi namun, dari penelitian-penelitian diatas tidak ada 

yang membandingkan pemikiran dari Buya Hamka dan An-Nahlawi, penelitian terdahulu membandingkan 

pemikiran dari Buya Hamka dengan tokoh lain, sama halnya dengan pemikiran dari An-Nahlawi dan tokoh 

lain. Posisi penelitian ini berbeda dengan penelitian sebelumnya, hal ini karena penelitian ini bertujuan 

mengkritisi dan menghadirkan nuansa baru mengenai konsep pendidikan Islam menurut An-Nahlawi dan 

Buya Hamka, meskipun keduanya besar dan berkembang dizaman yang berbeda peneliti berusaha 

membandingkannya, serta memaparkan relevansi pemikiran dari kedua tokoh di era modern.  

METODE 

Penelitian ini menggunakan metode penelitian kepustakaan atau library research, penelitian dilakukan 

dengan  mengumpulkan data terkait dengan topik penelitian yang berasal dari bahan pustaka seperti buku 

referensi, makalah observasi, artikel, dan majalah yang terkait dengan masalah yang akan dibahasa dalam 

artikel ini (Rahmadi, 2011, hal. 15). Adapun sumber primer yang digunakan dalam penelitian ini yaitu karya 

dari An-Nahlawi dan Buya Hamka yang berkaitan dengan pendidikan Islam, sedangkan sumber sekunder 

yaitu artikel yang membahas mengenai pemikiran dari An-Nahlawi dan Buya Hamka khususnya yang 

membahas tentang pendidikan Islam.   

Dalam penelitian ini, peneliti menggunakan empat langkah yang digunakan dalam library research 

yaitu pertama, menggumpulkan bahan bacaan yang berasal dari literatur terkait topik penelitian. Kedua, 

membaca literatur terkait untuk menggali lebih dalam dan menemukan hal baru terkait dengan topik 

penelitian. Ketiga, mencatat garis besar dari beberapa literatur. Keempat, dari catatan tersebut diolah serta 



1405 Relevansi Konsep Pendidikan Islam Pespektif An-Nahlawi dan Buya Hamka di Era Modern - Evie 

Miftalia Zulfah, Muhammad Fuadi 

 DOI : https://doi.org/10.31004/edukatif.v6i2.5907 
 

Edukatif : Jurnal Ilmu Pendidikan  Vol 6 No 2 April 2024    

p-ISSN 2656-8063   e-ISSN 2656-8071 

 

dianalisis hingga mendapatkan kesimpulan yang disusun menjadi sebuah laporan (Zed, 2008, hal. 3).  

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Konsep Pendidikan Islam Perspektif An-Nahlawi  

a. Hakekat dan Tujuan Pendidikan  

Pemikiran An-Nahlawi tentang pendidikan didasarkan pada syariat Islam sebagai manhaj Rabbani yang 

sempurna berdasarkan Al-Qur’an dan Hadis. Sebelum mendefinisikan tujuan pendidikan Islam An-nahlawi 

memaparkan bahwa dasar dari pendidikan Islam sejatinya adalah keimanan (akidah). Akidah ditanamkan pada 

anak sejak dalam kandungan, fungsi dari akidah adalah sebagai benteng bagi seorang anak untuk terhindar 

dari tindakan menyimpang, yang dalam pemapaparan diatas disebut dengan degradasi moral. Dalam 

penguatan akidah erat hubungannya dengan pola asuh orang tua dirumah yaitu berupa metode pemahaman, 

pembiasaan, dan keteladan. Metode tersebut tidak hanya diterapkan di lingkungan keluarga namun juga di 

lingkungan sekolah (Ngulwiyah., 2021).  

Menurut An-Nahlawi pendidikan adalah salah satu  sarana untuk mempersiapkan anak menjadi insan 

kamil serta dapat menerapkan nilai-nilai yang sesuai dengan dengan ajaran agama Islam dalam kehidupan 

sehari-hari yang dilakukan secara bertahap. Maka dari itu, tujuan pendidikan Islam ialah membentuk dan 

meningkatkan pikiran manusia, menata kehidupan, sera perasaannya berdasarkan tuntunan Islam. Dalam 

Islam manusia tidak hanya diajarkan mengenai ketaatan dan penghambaan kepada ALLAH SWT akan tetapi, 

menekankan pada kepasrahan seorang hamba kepada rabb-nya baik untuk diri sendiri maupun lingkungannya 

(Kasanah, 2021, hal. 172). Dapat disimpulkan bahwasanya tujuan pendidikan Islam menurut An-Nahlawi 

berorientasi pada dunia dan akhirat, jadi antara dunia dan akhirat harus seimbang.  

b. Hakekat dan Tujuan Pendidikan  

Peran seorang pendidik menurut An-Nahlawi yaitu seseorang yang bertanggung jawab  terhadap 

tumbuh kembang anak baik secara sikap maupun mental, dengan mengarahkan kedalam berbagai potensi dan 

kemampuannya diantaranya spiritual, afektif, kognitif, maupun psikomotorik menuju arah yang lebih baik dan 

sesuai dengan ajaran agama Islam. Maka dari itu, fungsi dari seorang pendidik ada dua yaitu fungsi penyucian 

dan fungsi pengajaran. Fungsi penyucian yaitu pendidik sebagai pembersih diri, pemelihara diri, pengembang 

serta pemelihara fitrah manusia. Fungsi pengajaran maksudnya adalah seorang pendidik bertugas 

menyampaikan ilmu pengetahuan yang kemudian diterapkan dalam kehidupan sehari-hari (Nahlawi, 1996, 

hal. 170). Oleh karena itu, bagi An-Nahlawi pendidik sejatinya memiliki peran vital karena pendidik bertindak 

sebagai panutan bagi anak, disisi lain pendidik juga berperan dalam hal spiritual, maksudnya disini adalah 

mengarahkan anak melalui setiap perkembangannya dengan baik, emosi dan kepribadiannya dengan benar 

sesuai syariat Islam (Aghnaita & Maemonah, 2019, hal. 89). 

c. Lingkungan Pendidikan  

Kontribusi lingkungan pendidikan yaitu mempengaruhi perkembangan anak. Selain pendidik dan 

kurikulum karena dalam lingkungan akan terjadi proses pembelajaran yang berupa komunikasi atau interaksi 

antara lingkungan sekitarnya baik secara fisik, sosial dan budaya. Maka dari itu lingkungan pendidikan 

sejatinya memberikan fasilitas dalam tumbuh dan kembang anak dengan suasana mendidik (Hidayati, 2016, 

hal. 216). An-Nahlawi menyebut lingkungan pendidikan sebagai tripusat yang terdiri dari lingkungan 

keluarga, sekolah/madrasah, dan masyarakat.  

Lingkungan keluarga muslim, Menurut An-Nahlawi tujuan terpenting dibentuknya sebuah keluarga 

yaitu pertama, bertujuan untuk mendirikan syariat Islam rumah tangga muslim terbentuk atas dasar 

penghambaan kepada Allah SWT. Kedua, mewujudkan ketentraman dan ketenangan secara psikologis, 

sebuah keluarga harus dilandasi kasih sayang antar anggotanya demi mewujudkan keluarga yang sakinah, 

mawadah, dan warahmah. Ketiga, mewujudkan sunnah Rasulullah SAW yaitu dengan malahirkan anak-anak 

yang saleh. Keempat, memenuhi kebutuhan cinta kasih anak-anak, hal ini bertujuan agar anak-anak tidak 



1406 Relevansi Konsep Pendidikan Islam Pespektif An-Nahlawi dan Buya Hamka di Era Modern - Evie 

Miftalia Zulfah, Muhammad Fuadi 

 DOI : https://doi.org/10.31004/edukatif.v6i2.5907 
 

Edukatif : Jurnal Ilmu Pendidikan  Vol 6 No 2 April 2024    

p-ISSN 2656-8063   e-ISSN 2656-8071 

 

melakukan tindakan penyimpang karena secara kebutuhan psikologisnya sudah terpenuhi dalam lingkungan 

keluarga. Kelima, menjaga fitrah seorang anak. Tugas utama orang tua adalah penanggung jawab 

terpeliharanya fitrah seorang anak agar tidak melakukan tindakan yang tidak sesuai dengan nilai-nilai dalam 

Islam.  

Menurut An-Nahlawi pendidikan Islam dalam keluarga yaitu berupa memberikan pendidikan anak dari 

segi keimanan, keyakinan, aspek syariat, dan aspek penghambaan sebagai perwujudan dari hamba Allah 

SWT. Lingkungan keluarga merupakan pendidikan informal dimana anak belajar tentang segala hal dari 

kedua orang tua dan akan meniru segala tingkah yang terjadi dalam lingkungan keluarga. Orang tua 

berkewajiban mendidik anak, memenuhi kebutuhan asih dan asuh serta membimbing etika anak. Maka dari itu 

peran orang tua sangatlah penting dalam membentuk kepribadian dan akhlak seorang anak karena dari 

pendidikan keluarga nantinya akan dijadikan dasar untuk mengikuti pendidikan selanjutnya (Ixfina, 2022, hal. 

44). 

Lingkungan kedua adalah sekolah atau madrasah. Sekolah merupakan tempat mengembangkan bakat 

dan potensi manusia sesuai dengan fitrahnya sehingga terhindar dari tindakan penyimpangan (Arifin, 2017, 

hal. 79). An-Nahlawi mendefinisikan beberapa fungsi fundamental dari sekolah fungsi pertama yaitu fungsi 

penyederhanaan, maksudnya untuk memberikan pemahaman kepada anak seorang pendidik harus 

menyampaikannya secara sederhana agar mudah dipahami dan nantinya bisa menerapkannya dalam 

lingkungan masyarakat. Fungsi kedua, pembersihan atau penyimpangan dalam hal ini sekolah berperan 

menjadi salah satu tempat untuk membentuk akidah anak. Fungsi ketiga, memperluas wawasan peseta didik 

melalui transfer tradisi, sekolah tidak hanya mengembangkan perolehan pengalaman peserta didik melalui 

peniruan namun, juga harus mampu mengupayakan perolehan pengalaman dari generasi-generasi sebelumnya. 

Fungsi keempat, fungsi mewujudkan keterikatan, integrasi, homogenitas, dan keharmonisan antarsiswa. 

Sekolah berperan dalam mencipta sikap tenggang rasa sosial. Fungsi kelima, penyempurnaan dari pendidikan 

di lingkungan keluarga (Surip, 2022, hal. 145).  

Lingkungan ketiga yaitu lingkungan masyarakat, merupakan tempat interaksional terbentuknya nilai-

nilai keagamaan dan kemasyarakatan, dalam lingkungan masyarakat anak diajarkan untuk patuh terhadao 

norma-norma yang berlaku di lingkungan masyarakat (Saeful & Lafendry, 2021, hal. 63). Menurut An-

Nahlawi tanggung jawab masyarakat dalam pendidikan Islam dapat diimplementasikan melalui beberapa 

metode yaitu amar ma’ruf nahi mungkar, memberikan kritik sosial, saling bekerja sama menggunakan 

landasan afeksi lewat rasa saling mencintai dan menyayangi (Huda & M, 2019, hal. 195). Dalam pendidikan 

Islam ketiganya bekerjasama guna saling mengawasi, dan mengarahkan anak ke perbuatan yang positif agar 

tidak terjerumus kedalam hal-hal yang tidak sesuai dengan syariat Islam 

d. Metode  Pendidikan  

Gagasan terakhir dari An-Nahlawi tentang pendidikan yaitu berkaitan dengan metode pendidikan. An-

Nahlawi mengemukakan metode pendidikan berdasarkan pada Al-Qur’an dan Hadis. An-Nahlawi 

menawarkan tujuh metode pembelajaran. Pertama,  metode hiwar atau dialog Qur’ani dan Nabawi yang 

dilakukan oleh dua orang atau lebih melalui tanya jawab sesuai dengan tujuan pembicaraan. Kedua, metode 

kisah Qur’ani dan Nabawi yaitu berupa kisah-kisah edukatif dalam Al-Qur’an dan Nabawi. Ketiga, metode 

perumpamaan adalah metode menyajikan bahan pembelajaran dengan mengangkat perumpamaan dalam Al-

Quran. Metode ini cukup efektif karena membantu anak memahami dari konsep abstrak ke kongkrit. Keempat, 

metode keteladanan adalah memberikan contoh yang baik bagi anak dalam kehidupan sehari-hari. Kelima, 

metode aplikasi dan pengamalan yaitu berupa latihan, pengulangan, dan menghafal. Keenam metode ibrah dan 

mau’izah. Metode ibrah bertujuan untuk melatih daya nalar anak dalam menangkap makna terselubung dalam 

suatu pernyataan. Sedangkan metode mau’izah yaitu berupa pemberian nasihat agar membangkitkan motivasi. 

Ketujuh, metode targhib dan tarhib. Targhib berupa bujukan sedangkan tarhib berupa ancaman, metode 

targhib dan tarhib pada umumnya digunakan untuk menstimulus anak belajar atau mengerjakan tugas 



1407 Relevansi Konsep Pendidikan Islam Pespektif An-Nahlawi dan Buya Hamka di Era Modern - Evie 

Miftalia Zulfah, Muhammad Fuadi 

 DOI : https://doi.org/10.31004/edukatif.v6i2.5907 
 

Edukatif : Jurnal Ilmu Pendidikan  Vol 6 No 2 April 2024    

p-ISSN 2656-8063   e-ISSN 2656-8071 

 

(Nahlawi, 1996). 

Metode pendidikan yang ditawarkan oleh An-Nahlawi menggunakan pendekatan psikologis guna 

mengetahui masalah dan kendala peserta didik, sehingga pendidik dapat menerapkan metode yang disesuaikan 

dengan kondisi peserta didik agar pembelajaran dapat berlangsung secara efektif. Metode yang ditawarkan 

oleh An-Nahlawi tidak hanya dapat diterapkan di pendidikan formal seperti sekolah, namun juga di 

lingkungan pendidikan non formal seperti keluarga dan pendidikan informal seperti pondok pesantren.  

 

Konsep Pendidikan Islam Perspektif Buya Hamka  

a. Hakekat dan Tujuan Pendidikan  

Buya Hamka mengartikan pendidikan Islam secara mendalam, Pendidikan Islam adalah bimbingan 

keagamaan orang tua kepada anak berupa memperoleh kehidupan yang layak, mengenalkan kepada Allah 

SWT, menanamkan akhlak serta mencari keridhaan Allah SWT (Abdul Khaliq, 2013). Pendidikan menurut 

Buya Hamka lebih menekankan terhadap pembentukkan karakter pada anak dengan nuansa Islami atau 

disebut dengan pribadi. Menurut Buya Hamka untuk menjadi pribadi yang mapan adalah anak atau individu 

yang mengarahkan segala potensinya untuk menjadi individu seutuhnya sebagai seorang muslim. Dalam 

pandangan Buya Hamka hakikat pendidikan ialah upaya menumbuhkembangkan segala potensi anak berupa 

akal, budi, cita-cita, dan bentuk fisik dengan tujuan agar menjadi pribadi baik yang tercermin dalam sikap dan 

pribadi sehari-hari sesuai dengan nilai-nilai Islam. Maka dari itu tujuan pendidikan Islam menurut Hamka 

memiliki dua dimensi yaitu dimensi kebahagiaan dunia dan akhirat maksudnya disini yaitu pendidikan bukan 

hanya berorientasi terhadap segala hal yang bersifat materi, namun pendidikan yang baik adalah pendidikan 

yang mampu mengintegrasikan potensi jasmani dan rohani serta menyeimbangkan dunia dan akhirat atau 

disebut juga dengan istilah teoantroposentrisme (Indah Wahyu Ningsih, 2019, hal. 106). 

b. Pendidik  

Fungsi pendidik menurut Buya Hamka yaitu membantu peserta didik untuk mengoptimalkan akalnya 

untuk menggapai cita-citanya, serta mampu mengarahkan cita-cita dari peserta didik kearah yang religius dan 

dinamis. Menjadi seorang pendidik harus memiliki kepribadian yang baik dari segi tingkah laku, karena 

tingkah laku guru nantinya akan ditiru oleh peserta didik selain itu, Buya Hamka mendefinisikan bahwa 

pendidik setidaknya memiliki pengetahuan yang luas, komunikasi yang mupuni, menjadi suri tauladan, rendah 

hati, tanggung jawab, lemah lembut, sabar, serta mimiliki semangat yang tinggi (Hamka, 2014, hal. 3).  

Buya Hamka membagi pendidik menjadi tiga bagian yaitu orang tua, guru dan masyarakat. Pertama, 

orang tua merupakan pendidik pertama seorang anak. Perkembangan seorang anak dipengaruhi oleh pola asuh 

yang diterapkan oleh orangtua nya, orang tua berperan sebagai suri tauladan anak dalam melakukan kebaikan, 

melalui ajaran kebaikan yang diajarkan oleh orang tua maka anak akan terbiasa melakukan dalam 

kehidupannya dan terhindar dari perilaku yang menyimpang atau degradasi moral. Menurut Hamka orang tua 

harus berkewajiban penuh dalam mengembangkan potensi anak didiknya, tidak menyerahkan sepenuhnya 

pada guru atau yang lainnya. Maka dari itu, orang tua harus memiliki waktu yang produktif bagi anak-

anaknya. Kedua, guru atau pendidik adalah pendidik kedua setelah orang tua, guru atau pendidik berperan 

sebagai penerus pendidikan dari orang tua. Menurut Hamka guru dan orang tua bekerja sama dalam 

mengembangkan potensi peserta didik, guru yang ideal menurut Hamka yaitu harus adil; berakhlak mulia; 

memberikan hak peserta didik untuk berpikir; berkreasi dan berpendapat; menanamkan sikap berani; dan 

memberikan seluruh ilmu yang dimilikinya serta nasihat-nasihat kepada peserta didik. Ketiga, masyarakat 

adalah salah satu faktor yang mempengaruhi keberhasilan pendidikan Islam. Menurut Hamka sikap, moral, 

serta akhlak dari guru adalah cerminan yang menjadi tolak ukur keberhasilan pendidikan dalam masyarakat 

(Mursal, 2023).  

Langkah-langkah implementasi interaksi pendidik dan peserta didik dalam konsep pendidikan Islam 

Buya Hamka, meliputi; Pertama, niatan lurus dan sehat dalam menuntut ilmu. Kedua, totalitas dan 



1408 Relevansi Konsep Pendidikan Islam Pespektif An-Nahlawi dan Buya Hamka di Era Modern - Evie 

Miftalia Zulfah, Muhammad Fuadi 

 DOI : https://doi.org/10.31004/edukatif.v6i2.5907 
 

Edukatif : Jurnal Ilmu Pendidikan  Vol 6 No 2 April 2024    

p-ISSN 2656-8063   e-ISSN 2656-8071 

 

komprehensif dalam menuntut ilmu, serta tekun dan sabar dalam menghadapi kesulitan menuntut ilmu. 

Ketiga, membuang kemalasan dan ketidakpercayaan diri. Keempat, menjaga adab ketika berinteraksi dengan 

pembelajar dan bersikap objektif dalam mengambil sebuah paham keilmuan. Kelima, menjaga tatakrama 

dalam proses pembelajaran baik kepada pembelajar maupun teman sesama. Keenam, adanya toleransi dan 

saling menghormati dalam masa pertumbuhan pendidikan (Muhammad Mushfi El Iq Bali, 2020, hal. 71).  

c. Linkungan Pendidikan  

Lingkungan pendidikan Islam menurut Buya Hamka terbagi menjadi tiga bagian yaitu pendidikan 

informal atau lingkungan keluarga, pendidikan formal atau lingkungan sekolah, serta pendidikan non-formal 

yaitu lingkungan sosial masyarakat (Hamka, 2017, hal. 286–290).  Lingkungan pendidikan perspektif Buya 

Hamka kurang lebih sama seperti yang dikemukakan oleh An-Nahlawi yaitu terdiri dari lingkungan keluarga, 

lingkungan sekolah, dan lingkungan masyarakat. Menurut Hamka pendidikan dan lingkungan merupakan satu 

kesatuan yang dapat membentuk akhlak anak. Lingkungan adalah tempat manusia hidup membentuk 

kebiasaan dalam dirinya sementara pendidikan tujuannya sudah jelas yaitu membentuk akhlak dalam diri anak 

agar terhidar dari kegiatan yang dilarang oleh agama Islam (Abdul et al., 2020).  

Lingkungan pada dasarnya memiliki pengaruh yang besar dalam pendidikan baik secara psikis maupun 

fisik. Dalam lingkungan keluarga, peran orang tua sangatlah penting, lingkungan keluarga yang baik dan sehat 

akan berdampak pada perkembangan fisik dan psikis seorang anak menjadi lebih positif serta sempurna. 

Sedangkan lingkungan sekolah dan lingkungan masyarakat mempengaruhi peserta didik dalam perkembangan 

kognitif, afektif, maupun psikomotorik (Chaer & Suud, 2020).  

d. Metode Pendidikan  

Buya Hamka mendefinisikan metode pendidikan anak dalam Islam ke dalam empat metode. Pertama, 

yaitu metode diskusi, pada metode ini melatih siswa untuk melakukan analisis kritis terhadap sebuah masalah 

(Hamka, 2017, hal. 118–119). Kedua, metode darmawisata yaitu metode yang digunakan untuk 

menumbuhkan kepekaan sosial pada peserta didik selain itu, metode ini memberikan contoh aktual kepada 

peserta didik mengenai segala hal yang telah didapatkan di kelas.(Hamka, 1974, hal. 34). Ketiga, metode 

eksperimen merupakan metode yang menumbuhkan daya kreativitas dan motivasi pada peserta didik dalam 

merespon materi yang disampaikan oleh pendidik (Hamka, 1994, hal. 58). Keempat, metode pemberian tugas 

adalah salah satu metode yang diterapkan untuk menunbuhkan sikap tanggung jawab pada peserta didik dan 

tingkat kesungguhannya (Hamka, 1994, hal. 56). 

 

Persamaan dan Perbedaan Pemikiran An-Nahlawi dan Buya Hamka 

Secara garis besar berdasarkan temuan hasil penelitian menunjukkan bahwa pendidikan Islam 

perspektif An-Nahlawi dan Buya Hamka memiliki ciri khas tersendiri karena keduanya adalah dua tokoh yang 

hidup di zaman yang berbedan. Persamaan dan perbedaan pemikiran dari An-Nahlawi dan Buya Hamka 

peneliti uraikan berupa tabel agar mudah untuk dipahami sebagai berikut: 

 

Tabel 1 Persamaan dan Perbedaan Pendidikan Islam An-Nahlawi dan Buya Hamka 

Aspek An-Nahlawi Buya Hamka 

Tujuan 

Pendidikan  

perasaan manusia berdasarkan tuntunan 

Islam yang tidak hanya berupa ketaatan 

dan penghambaan kepada Allah SWT 

namun pendidikan Islam bertujuan untuk 

menekankan kepasrahan seorang hamba 

kepada rabb-nya baik bagi diri sendiri 

maupun lingkungannya 

tujuan pendidikan memiliki dua dimensi 

yaitu dimensi kebahagiaan dunia dan akhirat 

maksudnya pendidikan bukan hanya 

berorientasi terhadap segala hal yang bersifat 

materi, namun pendidikan yang baik adalah 

pendidikan yang mampu mengintegrasikan 

potensi jasmani dan rohani serta 

menyeimbangkan dunia dan akhirat 



1409 Relevansi Konsep Pendidikan Islam Pespektif An-Nahlawi dan Buya Hamka di Era Modern - Evie 

Miftalia Zulfah, Muhammad Fuadi 

 DOI : https://doi.org/10.31004/edukatif.v6i2.5907 
 

Edukatif : Jurnal Ilmu Pendidikan  Vol 6 No 2 April 2024    

p-ISSN 2656-8063   e-ISSN 2656-8071 

 

 

Relevansi Pemikiran An-Nahlawi dan Buya Hamka di Era Modern  

Seperti yang dipaparkan diatas konsep pendidikan Islam dari An-Nahlawi dan Buya Hamka masih 

relevan untuk diterapkan di era modern seperti sekarang baik dari segi tujuan pendidikan, lingkungan 

pendidikan, pendidik serta metode pendidikan. Adapun penelitian ini sejalan dengan beberapa penelitian 

terdahulu bahwa pemikiran dari An-nahlawi tentang pendidikan Islam masih bisa direkontruksikan dengan 

baik di zaman modern yang serba digital seperti sekarang.Hal serupa dengan pemikiran dari Hamka, 

pemikiran beliau masih relevan dan mumpuni untuk dijadikan acuan pendidikan di era modern, melalui 

pemikiran Hamka peserta didik dapat memaksimalnya potensi yang dimilikinya  

Posisi pemikiran An-nahlawi dan Buya Hamka merupakan suatu tindakan preventif dalam mencegah 

degradasi moral. Dilihat dari konsep pendidikan yang telah dijelaskan pada pembahasan sebelumnya 

degradasi moral di era modern terjadi karena pengaruh sosial media. Hal ini dapat dicegah dengan 

menamakan akidah yang benar terlebih dahulu pada anak atau peserta didik seperti yang dipaparkan oleh An-

Nahlawi bahwa dasar dari pendidikan Islam adalah akidah. Anak atau peserta didik yang berakidah dengan 

benar maka ia juga akan memiliki akhlak yang baik, benar serta lurus sehingga terhindar dari tindakan 

menyimpang atau tindakan-tindakan yang mengarah ke degradasi moral.  

Menanamkan akidah pada anak dimulai di lingkungan keluarga, karena keluarga merupakan lingkungan 

pertama anak tumbuh dan berkembang. Menanamkan akidah di lingkungan keluarga dapat dimulai dengan 

metode-metode yang telah dipaparkan oleh kedua tokoh diatas metode yang kerap diterapkan di lingkungan 

keluarga adalah metode keteladanan dan metode pembiasaan. Keteladanan yaitu berupa mencontoh perilaku 

baik kedua orang tua, pembiasaan seperti pembiasaan sholat berjamaah, mengaji dan lain sebagainya. Dari 

keteladanan dan pembiasaan di lingkungan keluarga menjadi benteng bagi anak untuk tidak melakukan 

perilaku menyimpang karena dari dalam dirinya sudah ditanamkan akhlakul karimah.  

Sebenarnya degradasi moral tidak hanya terjadi karena pengaruh sosial media, faktor eksternal juga 

berpengaruh dalam degradasi moral, yaitu lingkungan sekitar seperti lingkungan keluarga, sekolah, dan 

masyarakat. Pada pembahasan diatas lingkungan keluarga sebagai pembentuk akidah dari seorang anak. 

Namun tidak semua memiliki keluarga yang utuh dan harmonis tidak jarang banyak anak-anak yang kurang 

beruntung yang mengalaminya. Tidak adanya kasih sayang dari kedua orang tua menyebabkan anak-anak 

menjadi pemberontak hingga melakukan tindakan yang mengarah ke degradasi moral. Selain itu, kelalaian 

orang tua dalam mendidik anak juga menjadi faktor terjadi degradasi moral pada anak, orang tua yang sibuk 

bekerja bahkan merasa abai pada anak menjadikan anak menjadi seorang pemberontak dan melakukan 

Lingkungan 

Pendidikan  

Tripusat (lingkungan keluarga, 

lingkungan sekolah, dan lingkungan 

masyarakat)  

lingkungan keluarga, lingkungan sekolah, 

dan lingkungan masyarakat 

Pendidik  Pendidik berfungsi sebagai fungsi 

penyucian dan fungsi pengajaran 

Fungsi pendidik yaitu berupaya dalam 

mewujudkan anak atau peserta didik yang 

mampu mengoptimalkan akalnya meraih 

cita-cita serta mengarahkan cita-cita tersebut 

pada nilai yang sifatnya dinamis dan religius 

Metode 

Pendidikan  

metode hiwar, metode kisah Qur’ani dan 

Nabawi, metode perumpamaan, metode 

keteladanan, metode aplikasi dan 

pengamalan, metode ibrah dan mau’izah, 

metode targhib dan tarhib 

metode diskusi, metode darmawisata, 

metode eksperimen, metode pemberian 

tugas.  



1410 Relevansi Konsep Pendidikan Islam Pespektif An-Nahlawi dan Buya Hamka di Era Modern - Evie 

Miftalia Zulfah, Muhammad Fuadi 

 DOI : https://doi.org/10.31004/edukatif.v6i2.5907 
 

Edukatif : Jurnal Ilmu Pendidikan  Vol 6 No 2 April 2024    

p-ISSN 2656-8063   e-ISSN 2656-8071 

 

perilaku degradasi moral seperti mencuri, pergaulan bebas, dan lain sebagainya. tindakan tersebut sebenarnya 

bertujuan untuk mencari perhatian kepada kedua orangtuanya. Terlebih mereka tidak memiliki akidah yang 

kuat untuk dirinya sendiri.  

Lingkungan sekolah juga ikut menjadi faktor penyebab degradasi moral, di sekolah peserta didik 

bertemu dengan teman-teman sebayanya. Dalam lingkungan sekolah sudah seharusnya peserta didik dapat 

memilih-milih teman yang baik karena jika tidak akan terjerumus ke tindakan yang tidak sesuai dengan nilai-

nilai Islam. Sebenarnya dalam berteman tidak ada anjuran khusus namun disarankan untuk memilih teman 

yang baik secara secara ibadah dan akhlak, agar nantinya memiliki pengaruh yang baik bagi peserta didik. 

Degradasi moral juga dapat terjadi karena faktor masyarakat sekitar, masyarakat yang abai dan bersifat 

individualis terhadap lingkungan sekitar juga menjadi factor terjadinya degradasi moral di lingkungan 

masyarakat (Aji, 2022). Menurut Kartini Kartono lingkungan yang buruk, kontrol diri dan kontrol sosial yang 

lemah dapat menyebabkan degrasasi moral (Kartini Kartono, 2013, hal. 78). Fungsi masyarakat dalam 

pendidikan Islam adalah sebagai kontrol moral sebagaimana dikemukakan oleh An-Nahlawi masyarakat 

memiliki tanggung jawab dalam pendidikan Islam seperti memberikan kritik sosial dan saling bekerja sama 

berlandaskan rasa saling mencintai dan menyayangi antar sesama. Selain itu menurut Buya Hamka 

masyarakat juga berpengaruh dalam perkembangan peserta didik secara kognitif, afektif, dan psikomotorik. 

Maka dari itu, masyarakat sebagai kontrol sosial dalam pendidikan Islam sudah seharusnya ikut berperan 

sebagai preventif terhadap degradasi moral.  

SIMPULAN 

Konsep pendidikan Islam dari An-Nahlawi dan Buya Hamka secara keseluruhan masih relevan di era 

modern seperti sekarang dari segi tujuan pendidikan, lingkungan pendidikan, pendidik serta metode 

pendidikan. Meskipun kedua tokoh tersebut merupakan tokoh yang berada di masa yang berbeda namun 

pemikiran keduanya memiliki persamaan yang signifikan karena berasal dari sumber yang sama yaitu Al-

Qur’an dan Hadis. Relevansi kedua dari konsep Pendidikan Islam An-Nahlawi dan Buya Hamka yaitu sebagai 

tindakan preventif terhadap degradasi moral yang terjadi di era modern. Faktor penyebab dari degradasi moral 

diantaranya yaitu pengaruh media sosial dan lingkungan sekitar. Lingkungan sekitar seperti lingkungan 

keluarga, sekolah dan masyarakat. Ketiganya harus bersinergi dan bekerja sama guna membentengi peserta 

didik agar tidak terjerumus dalam perilaku yang mengarah ke degradasi moral. Hal tersebut karena lingkungan 

sangat mempengaruhi perkembangan karakter peserta didik.  

DAFTAR PUSTAKA 

Abdul Khaliq. (2013). Pemikiran Pendidikan Islam Menurut Buya Hamka. Tarbiyah Islamiyah: Jurnal Ilmiah 

Pendidikan Agama Islam, 3(1). 

Abdul, M. R., Rostitawati, T., Podungge, R., Arif, M., Sultan, I., & Gorontalo, A. (2020). Pembentukan 

Akhlak Dalam Memanusiakan Manusia : Perspektif Buya Hamka. 1, 79–99. 

Aghnaita, A., & Maemonah, M. (2019). Early Childhood Education: Comparative Study Of Abdurrahman 

An-Nahlawi And Maria Montessori. Sunan Kalijaga International Journal On Islamic Educational 

Research, 2(2), 87–115. Https://Doi.Org/10.14421/Skijier.2018.2018.22.05 

Aji, R. B. (2022). Degradasi Moral Ditinjau Dari Perspektif Pendidikan Karakter Dan Kecerdasan Emosional. 

Jurnal Fakultas Ilmu Keislaman, 3(3), 243–254. 

Alimudin, E. S. P. (2022). Relevansi Pemikiran Pendidikan Abdurrahman Wahid Dan Abdurrahman An-

Nahlawi Di Era Modern. Tajdid : Jurnal Pemikiran Keislaman Dan Kemanusiaan, 6(2), 211–218. 

Arifin, M. F. (2017). Model Kerjasama Tripusat Pendidikan Dalam Pendidikan Karakter Siswa. 3(1), 78–86. 

Astri, S. W. (2020). Rekonstruksi Konsep Pendidikan Dalam Islam. Misykat Al-Anwar, 3(1), 118. 



1411 Relevansi Konsep Pendidikan Islam Pespektif An-Nahlawi dan Buya Hamka di Era Modern - Evie 

Miftalia Zulfah, Muhammad Fuadi 

 DOI : https://doi.org/10.31004/edukatif.v6i2.5907 
 

Edukatif : Jurnal Ilmu Pendidikan  Vol 6 No 2 April 2024    

p-ISSN 2656-8063   e-ISSN 2656-8071 

 

Chaer, M. T., & Suud, F. M. (2020). Pendidikan Anak Perspektif Hamka (Kajian Q.S. Luqman/31: 12-19 

Dalam Tafsir Al-Azhar). Southeast Asian Journal Of Islamic Education, 2(2), 121–135. 

Https://Doi.Org/10.21093/Sajie.V2i2.2192 

Hamka. (1974). Kenang-Kenangan, Jilid 2. Bulan Bintang. 

Hamka. (1994). Falsafah Hidup. Pustaka Panjimas. 

Hamka. (2014). Pribadi Hebat. Gema Insani. 

Hamka. (2017). Lembaga Hidup. Republika Penerbit. 

Hidayati, N. (2016). Konsep Integrasi Tripusat Pendidikan Terhadap Kemajuan Masyarakat. Edukasia : 

Jurnal Penelitian Pendidikan Islam, 11(1), 203–224. Https://Doi.Org/10.21043/Edukasia.V11i1.811 

Huda, Z., & M, A. (2019). Tripusat Pendidikan Islam Yang Integratif Dalam Pengembangan Program 

Pendidikan Islam Di Sekola. Edupedia, 3(2), 87–94. Https://Doi.Org/10.35316/Edupedia.V3i2.256 

Indah Wahyu Ningsih. (2019). Konsep Tujuan Pendidikan Islam Perspektif Ulama Nusantara : Pemikiran Kh. 

Hasyim Asy’ari, Kh. Ahmad Dahlan, Dan Buya Hamka. Jurnal Tahsinia (Jurnal Karya Umum Dan 

Ilmiah), 1(1). 

Ixfina, F. D. (2022). Peran Tripusat Pendidikan Dalam Membentuk Karakter Siswa Di Madrasah Ibtidaiyah 

Nahdlatul Ulama’ Sumbergempol Kabupaten Tulungagung. Basica:Journal Of Primary Education, 

1(1), 40–57. 

Kartini Kartono. (2013). Patologi Sosial. Raja Grafindo Persada. 

Kasanah, S. (2021). Relevansi Pemikiran Pendidikan Abdurrahman Wahid Dan Abdurrahman An-Nahlawi Di 

Era Modern. Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman, 32(1), 169–180. 

Https://Doi.Org/10.33367/Tribakti.V32i1.1096 

Muhammad Mushfi El Iq Bali, C. (2020). Interaksi Edukatif Pendidikan Islam Perspektif Buya Hamka 

Menghadapi Era Society. Managere : Indonesian Journal Of Educational Management, 2(1), 62–76. 

Https://Doi.Org/10.52627/Ijeam.V2i1.28 

Mursal, M. (2023). Pemikiran Pendidikan Islam Menurut Buya Hamka. Kreatifitas: Jurnal Ilmiah Pendidikan 

Islam, 11(2), 101–115. Https://Doi.Org/10.46781/Kreatifitas.V11i2.638 

Musmualim, M., & Miftah, M. (2016). Pendidikan Islam Di Keluarga Dalam Perspektif Demokrasi (Studi 

Pemikiran Hasan Langgulung Dan Abdurrahman An Nahlawi). Jurnal Penelitian, 10(2), 345–398. 

Https://Doi.Org/10.21043/Jupe.V10i2.1781 

Nahlawi, A. A. (1996). Pendidikan Islam Di Rumah, Sekolah, Dna Masyarakat. Gema Insani Press. 

Ngulwiyah, I., Pendidikan, J., Sekolah, G., Universitas, D., Ageng, S., Ilmiah, W., Ilmu, J., Universitas, H., & 

Ageng, S. (2021). Pola Asuh Keluarga Dalam Penguatan Aqidah Anak. Jurnal Pendidikan Karakter 

“Jawara” (Jpkj), 7(2), 175–187. 

Nihayah, H. (2016). Konsep Pendidikan Islam Dalam Prespektif Al Qur’an Surat At Taubah Ayat 122. Al 

Ulya: Jurnal Pendidikan Islam, 1(1), 27–38. 

Nizar, S. (2008). Memperbincangkan Dinamika Intelektual Dan Pemikiran Hamka Tentang Pendidikan Islam. 

Kencana Prenada Media Group. 

Priatmoko. (2018). Eksistensi, Memperkuat Islam, Pendidikan Era, D I. 1(2), 221–239. 

Rahmadi. (2011). Pengantar Metodologi Penelitian. Antasari Press. 

Saeful, A., & Lafendry, F. (2021). Lingkungan Pendidikan Dalam Islam. Tarbawi : Jurnal Pemikiran Dan 

Pendidikan Islam, 4(1), 50–67. 

Surip, S. (2022). Implementasi Metode Pendidikan Islam Pada Revolusi Industri 4.0 (Kajian Tafsir 

Maudhu’i). Cendekia: Jurnal Ilmu Pengetahuan, 2(2), 143–149. 



1412 Relevansi Konsep Pendidikan Islam Pespektif An-Nahlawi dan Buya Hamka di Era Modern - Evie 

Miftalia Zulfah, Muhammad Fuadi 

 DOI : https://doi.org/10.31004/edukatif.v6i2.5907 
 

Edukatif : Jurnal Ilmu Pendidikan  Vol 6 No 2 April 2024    

p-ISSN 2656-8063   e-ISSN 2656-8071 

 

Https://Doi.Org/10.51878/Cendekia.V2i2.1151 

Susanto, H., & Kurnianto, R. (2020). Konsep Pendidikan Akhlak Menurut Buya Hamka Dan Ibnu Miskawaih 

Serta Relevansinya Terhadap Pengembangan Pendidikan Islam. Jmp : Jurnal Mahasiswa Pascasarjana, 

1(1), 37–74. 

Zed, M. (2008). Metode Penelitian Kepustakaan. Yayasan Obor Indonesia. 

 


