| Edukatif

Edukatif: Jurnal lImu Pendidikan

VVolume 6 Nomor 2 April 2024 Halaman 1402 - 1412
https://edukatif.org/index.php/edukatif/index

Relevansi Konsep Pendidikan Islam Pespektif An-Nahlawi dan Buya Hamka di
Era Modern

Evie Miftalia Zulfah'™, Muhammad Fuadi?
Universitas Islam Negeri Sunan Kalijaga Yogyakarta, Indonesia*
Universitas Islam IndonesiaY ogyakarta, Indonesia?
e-mail : miftaliaevie@gmail.com?!, muhammadfuadi1l508@gmail.com?

Abstrak

Latar belakang penelitian ini adalah perkembangan teknologi informasi berdampak pada moral peserta didik
sehingga mengakibatkan degradasi moral, solusi dari degradasi moral yaitu memperbaiki struktur pendidikan
Islam itu sendiri diantaranya pemikiran dari Abdurrahman An-Nahlawi dan Buya Hamka.Tujuan penelitian ini
adalah untuk mengungkap pendidikan Islam, perspektif An-Nahlawi dan Buya Hamka serta relevansinya di
era modern. Metode penelitian yang digunakan dalam penelitian ini adalah penelitian kepustakaan. Hasil
penelitian menjelaskan bahwa konsep pendidikan Islam An-Nahlawi memiliki kesamaan karena berasal dari
sumber yang sama, yaitu Al-Qur'an dan Hadis. Konsep pendidikan Islam baik dari segi tujuan, metode,
pendidik, dan lingkungan pendidikan masih relevan dan masih bisa direkontruksikan dengan baik di zaman
modern. Selain itu, dari konsep pendidikan Islam kedua tokoh tersebut berfungsi sebagai langkah preventif
terhadap degradasi moral yang terjadi pada peserta didik. Sehingga dapat meminimalisir degradasi moral yang
diakubatkan oleh perkembangan teknologi.

Kata Kunci: PAI; An-Nahlawi; Buya Hamka.

Abstract

The background of this research is the development of information technology has an impact on the morale of
students resulting in moral degradation, the solution to moral degradation is to improve the structure of
Islamic education itself including the thoughts of Abdurrahman An-Nahlawi and Buya Hamka.The purpose of
this study is to reveal Islamic education, the perspectives of An-Nahlawi and Buya Hamka and their relevance
in the modern era. The research method used in this study is literature research. The results of the study
explained that the concept of Islamic education An-Nahlawi has similarities because it comes from the same
source, namely the Qur'an and Hadith. The concept of Islamic education both in terms of goals, methods,
educators, and educational environment is still relevant and can still be reconstructed well in modern times.
In addition, from the concept of Islamic education, the two figures serve as preventive measures against moral
degradation that occurs in students. So as to minimize moral degradation accumulated by technological
developments.

Keywords: Islamic Education; An-Nahlawi; Buya Hamka.

Copyright (c) 2024 Evie Miftalia Zulfah, Muhammad Fuadi

D1 Corresponding author :
Email : miftaliaevie@gmail.com ISSN 2656-8063 (Media Cetak)
DOl : https://doi.org/10.31004/edukatif.v6i2.5907 ISSN 2656-8071 (Media Online)

Edukatif : Jurnal llmu Pendidikan Vol 6 No 2 April 2024
p-ISSN 2656-8063 e-ISSN 2656-8071


https://edukatif.org/index.php/edukatif/index
mailto:miftaliaevie@gmail.com
mailto:muhammadfuadi1508@gmail.com
mailto:miftaliaevie@gmail.com

1403 Relevansi Konsep Pendidikan Islam Pespektif An-Nahlawi dan Buya Hamka di Era Modern - Evie
Miftalia Zulfah, Muhammad Fuadi
DOl > https://doi.org/10.31004/edukatif.v6i2.5907

PENDAHULUAN

Seiring dengan berkembangnya zaman di era modern sekarang ini, dalam dunia pendidikan Islam terus
mengalami perkembangan dan perubahan. Jika beberapa waktu yang lalu percakapan antara murid dan guru
dirasa tabu, maka saat ini dianggap hal yang wajar. Bahkan teori pendidikan modern perpandangan bahwa hal
tersebut adalah suatu keharusan dan menjadi salah satu indikator keberhasilan suatu pembelajaran. Pendidikan
Islam merupakan alah satu komponen pembangunan bangsa yang berperan sangat sentral jauh sebelum
Indonesia merdeka. Hal tersebut bisa dilihat dari lembaga-lembaga pendidikan tradisional seperti majelis
taklim, kajian, surau ataupun pondok pesantren yang eksis hingga saat ini (Priatmoko, 2018).

Pembahasan mengenai pendidikan Islam tentunya berhubungan dengan pendidikan akhlak. Hal ini tidak
lepas dari misi utama diutusnya Rasulullah SAW yaitu menyempurnakan akhlak manusia. Namun realitanya
di zaman modern seperti sekarang banyaknya tingkah laku yang menunjukkan degradasi moral, yang artinya
akhlak dan moral bukanlah suatu hal yang sifatnya urgen bagi manusia. Degradasi moral banyak terjadi
diberbagai kalangan dari anak-anak, remaja hingga dewasa. Degradasi moral juga ditemukan di lingkungan
sekolah contoh nyatanya adalah kekerasan, tawuran, tindakan curang, pergaulan bebas dan lain sebagainya.
Jika hal ini terus terjadi pada anak usia sekolah maka kedepannya akan merusak generasi penerus bangsa.
Penyebab dari degradasi moral sangat bermacam-macam salah satunya adalah pengaruh media sosial yang
menyebabkan masuknya berbagai budaya yang tidak sesuai dengan nilai-nilai dalam Islam. Penyebaran
informasi-informasi secara masif yang berasal dari media sosial merupakan satu hal yang tidak bisa dihindari.
Sebagai salah satu tindakan preventif dari degradasi moral di zaman modern seperti sekarang adalah
menanamkan pendidikan Islam yang sesuai dengan Al-Qur’an dan Hadis.

Dalam Al-Qur’an pendidikan Islam diungkapkan dengan kata terbiyah dan ta’lim. Kata tarbiyah
memiliki arti yang luas seperti mengasuh, mendidik, dan memelihara. Sedangkan ta’lim dalam Al-Qur’an
menjelaskan bahwa Allah SWT merupakan subjek yang mengajarkan manusia berbagai hal. Secara spesifik
ta’lim dipahami berupa mengajarkan ilmu atau pengetahuan pada seseorang (Nihayah, 2016, hal. 28-29).
Selain Al-Qur’an pendidikan Islam juga dijelaskan dalam Hadis. Hadis dalam dunia pendidikan memiliki
peran yaitu menjelaskan lebih rinci penjelasan Al-Qur’an tentang pendidikan serta dapat dijadikan referensi
terkait dengan menentukan metode pendidikan yang digunakan oleh Rasulullah SAW dan para sahabat.

Pendidikan Islam sejatinya bertujuan untuk menjadikan peserta didik berakhlakul karimah dan
bertakwa pada Allah SWT, lebih rincinya tujuan pendidikan Islam dipaparkan oleh Ibn Khaldun, menurunya
terdapat dua tujuan pendidikan Islam diantaranya tujuan keagamaan dan tujuan ilmiah. Tujuan keagamaan
ialah beramal untuk akhirat, maksudnya beribadah sesuai dengan yang Allah SWT perintahkan, dari ibadah
tersebut nantinya akan menjadi bekal di akhirat kelak. Sedangkan tujuan kedua adalah tujuan ilmiah yang
sifatnya duniawi. Tujuan ilmiah merujuk pada kebermanfaatan pendidikan Islam dalam kehidupan sehari-hari
(Astri, 2020, hal. 118). Dari tujuan pendidikan Islam inilai, pendidikan islam berperan sebagai tindakan
preventif terhadap degradasi moral, pendidikan Islam memiliki nilai-nilai karakteristik akhlak yang
berpengaruh terhadap sikap peserta didik melalui pembiasaan (habituasi) dalam mengajarkan kebaikan dan
keteladanan di lingkungan sekitar.

Terlepas dari tujuan Pendidikan Islam itu sendiri, banyak dari tokoh-tokoh pembaharu yang
menawarkan ide-idenya yang berjasa serta menginspirasi pendidikan Islam yaitu Abdurrahman An-Nahlawi
seorang ilmuan psikologi dan filsafat yang berasal dari Madinah, Saudi Arabia. An-Nahlawi menawarkan
konsep pendidikan Islam yang didasari atas Al-Qur’an dan Hadis sehingga semua kegiatan dalam pendidikan
merupakan perwujudan dari tercapainya tujuan pendidikan secara fundamental menurut agama Islam, ada
beberapa aspek yang mendasari pendidikan yaitu aspek keimanan dan ketagwaan, syariat, dan penghambaan.
Pada penelitian ini penulis membandingkan pemikiran An-Nahlawi dengan tokoh pembaharu Islam dari
Indonesia yaitu Buya Hamka, ia merupakan tokoh pembaharu yang berasal dari Minangkabau yang berupaya

Edukatif : Jurnal llmu Pendidikan Vol 6 No 2 April 2024
p-ISSN 2656-8063 e-ISSN 2656-8071



1404 Relevansi Konsep Pendidikan Islam Pespektif An-Nahlawi dan Buya Hamka di Era Modern - Evie
Miftalia Zulfah, Muhammad Fuadi
DOl > https://doi.org/10.31004/edukatif.v6i2.5907

menggugah dinamika umat dan mujaddid yang unik. Buya Hamka adalah salah satu tokoh pendidikan
tradisional namun, memiliki wawasan yang generalistik dan modern. Hal ini dapat dilihat dari pembaharuan
pendidikan Islam yang diperkenalkan melalui Masjid Al-Azhar, dari situlah Hamka berhasil mengubah wajah
Islam yang sering dianggap “marginal” menjadi sebuah agama yang berharga. Hamka hendak menggeser
persepsi “kumal” terhadp kiyai dalam wacana ekslusif mejadi pandangan inklusif, respek, dan bersahaja
(Nizar, 2008, hal. 102). Pendidikan Islam Pendidikan islam menurut Buya Hamka lebih menekankan
pembentukan pondasi agidah dan akhlak bagi peserta didik.

Kajian mengenai komparasi pendidikan Islam perspektif Buya Hamka telah banyak dikaji salah satunya
yang dilakukan oleh Juarman, dkk (2020) yang menganalisis pemikiran Buya Hamka dan Ibnu Miskawih
mengenai konsep pendidikan akhlak, dari penelitian tersebut menunjukkan bahwa persamaan kedua tokoh
terletak pada makna akhlak itu sendiri tujuan pendidikan, pendidik, peserta didik dan lingkungan pendidikan.
Sedangkan perbedaannya vyaitu terletak pada materi pendidikan dan pemaknaan tentang istilah pokok
keutamaan akhlak. Penelitian lain dilakukan oleh Musmualim dan Muhammad Miftah (2016) yang menelaah
konsep pendidikan Islam di keluarga dalam pespektif demokrasi (studi pemikiran Hasan Langgulung dan
Abdurrahman an Nahlawi. Pada penelitian ini menunjukkan bahwa Pendidikan Islam di keluarga dalam
pemikiran kedua tokoh tersebut perspektif demokrasi yaitu harus menjunjung hak dan kewajiban anggota
keluarga yang berpedoman pada prinsip keadilan, persamaan, kebebasan, musyawarah, dan kesatuan dalam
proses interaksi dalam keluarga. Perbedaan kedua tokoh tersebut terletak pada pendekatan yang digunakan,
pendekatan yang digunakan oleh Hasan Langgulung adalah pendekatan filsafat yang memadukan dengan ilmu
kesehatan, sedangkan an-Nahlawi menggunakan teori-teori pendidikan Islam yang dipadukan dengan
pendekatan psikologi. Penelitian yang dilakukan oleh Alimudin dan Era Sastra Pangestu (2022) mengkaji
mengenai relevansi pemikiran dari Abdurrahman Wahid dan Abdurrahman An-Nahlawi di era modern, dari
penelitian ini menunjukkan bahwa gagasan pendidikan dari Abdurrahman Wahid dan Abdurrahman An-
Nahlawi masih relevan untuk pendidikan saat ini baik dari segi pengetahuan umum maupun pengetahuan
agama, yang sejatinya bertujuan untuk meningkatkan karakter moral peserta didik.

Dari penelitian diatas, secara keseluruhan penelitian- penelitian tersebut membahas mengenai
pemikiran dari Buya Hamka dan pemikiran an-Nahlawi namun, dari penelitian-penelitian diatas tidak ada
yang membandingkan pemikiran dari Buya Hamka dan An-Nahlawi, penelitian terdahulu membandingkan
pemikiran dari Buya Hamka dengan tokoh lain, sama halnya dengan pemikiran dari An-Nahlawi dan tokoh
lain. Posisi penelitian ini berbeda dengan penelitian sebelumnya, hal ini karena penelitian ini bertujuan
mengkritisi dan menghadirkan nuansa baru mengenai konsep pendidikan Islam menurut An-Nahlawi dan
Buya Hamka, meskipun keduanya besar dan berkembang dizaman yang berbeda peneliti berusaha
membandingkannya, serta memaparkan relevansi pemikiran dari kedua tokoh di era modern.

METODE

Penelitian ini menggunakan metode penelitian kepustakaan atau library research, penelitian dilakukan
dengan mengumpulkan data terkait dengan topik penelitian yang berasal dari bahan pustaka seperti buku
referensi, makalah observasi, artikel, dan majalah yang terkait dengan masalah yang akan dibahasa dalam
artikel ini (Rahmadi, 2011, hal. 15). Adapun sumber primer yang digunakan dalam penelitian ini yaitu karya
dari An-Nahlawi dan Buya Hamka yang berkaitan dengan pendidikan Islam, sedangkan sumber sekunder
yaitu artikel yang membahas mengenai pemikiran dari An-Nahlawi dan Buya Hamka khususnya yang
membahas tentang pendidikan Islam.

Dalam penelitian ini, peneliti menggunakan empat langkah yang digunakan dalam library research
yaitu pertama, menggumpulkan bahan bacaan yang berasal dari literatur terkait topik penelitian. Kedua,
membaca literatur terkait untuk menggali lebih dalam dan menemukan hal baru terkait dengan topik
penelitian. Ketiga, mencatat garis besar dari beberapa literatur. Keempat, dari catatan tersebut diolah serta

Edukatif : Jurnal llmu Pendidikan Vol 6 No 2 April 2024
p-ISSN 2656-8063 e-ISSN 2656-8071



1405 Relevansi Konsep Pendidikan Islam Pespektif An-Nahlawi dan Buya Hamka di Era Modern - Evie
Miftalia Zulfah, Muhammad Fuadi
DOl > https://doi.org/10.31004/edukatif.v6i2.5907

dianalisis hingga mendapatkan kesimpulan yang disusun menjadi sebuah laporan (Zed, 2008, hal. 3).

HASIL DAN PEMBAHASAN

Konsep Pendidikan Islam Perspektif An-Nahlawi
a. Hakekat dan Tujuan Pendidikan

Pemikiran An-Nahlawi tentang pendidikan didasarkan pada syariat Islam sebagai manhaj Rabbani yang
sempurna berdasarkan Al-Qur’an dan Hadis. Sebelum mendefinisikan tujuan pendidikan Islam An-nahlawi
memaparkan bahwa dasar dari pendidikan Islam sejatinya adalah keimanan (akidah). Akidah ditanamkan pada
anak sejak dalam kandungan, fungsi dari akidah adalah sebagai benteng bagi seorang anak untuk terhindar
dari tindakan menyimpang, yang dalam pemapaparan diatas disebut dengan degradasi moral. Dalam
penguatan akidah erat hubungannya dengan pola asuh orang tua dirumah yaitu berupa metode pemahaman,
pembiasaan, dan keteladan. Metode tersebut tidak hanya diterapkan di lingkungan keluarga namun juga di
lingkungan sekolah (Ngulwiyah., 2021).

Menurut An-Nahlawi pendidikan adalah salah satu sarana untuk mempersiapkan anak menjadi insan
kamil serta dapat menerapkan nilai-nilai yang sesuai dengan dengan ajaran agama Islam dalam kehidupan
sehari-hari yang dilakukan secara bertahap. Maka dari itu, tujuan pendidikan Islam ialah membentuk dan
meningkatkan pikiran manusia, menata kehidupan, sera perasaannya berdasarkan tuntunan Islam. Dalam
Islam manusia tidak hanya diajarkan mengenai ketaatan dan penghambaan kepada ALLAH SWT akan tetapi,
menekankan pada kepasrahan seorang hamba kepada rabb-nya baik untuk diri sendiri maupun lingkungannya
(Kasanah, 2021, hal. 172). Dapat disimpulkan bahwasanya tujuan pendidikan Islam menurut An-Nahlawi
berorientasi pada dunia dan akhirat, jadi antara dunia dan akhirat harus seimbang.

b. Hakekat dan Tujuan Pendidikan

Peran seorang pendidik menurut An-Nahlawi yaitu seseorang yang bertanggung jawab terhadap
tumbuh kembang anak baik secara sikap maupun mental, dengan mengarahkan kedalam berbagai potensi dan
kemampuannya diantaranya spiritual, afektif, kognitif, maupun psikomotorik menuju arah yang lebih baik dan
sesuai dengan ajaran agama Islam. Maka dari itu, fungsi dari seorang pendidik ada dua yaitu fungsi penyucian
dan fungsi pengajaran. Fungsi penyucian yaitu pendidik sebagai pembersih diri, pemelihara diri, pengembang
serta pemelihara fitrah manusia. Fungsi pengajaran maksudnya adalah seorang pendidik bertugas
menyampaikan ilmu pengetahuan yang kemudian diterapkan dalam kehidupan sehari-hari (Nahlawi, 1996,
hal. 170). Oleh karena itu, bagi An-Nahlawi pendidik sejatinya memiliki peran vital karena pendidik bertindak
sebagai panutan bagi anak, disisi lain pendidik juga berperan dalam hal spiritual, maksudnya disini adalah
mengarahkan anak melalui setiap perkembangannya dengan baik, emosi dan kepribadiannya dengan benar
sesuai syariat Islam (Aghnaita & Maemonah, 2019, hal. 89).

c. Lingkungan Pendidikan

Kontribusi lingkungan pendidikan yaitu mempengaruhi perkembangan anak. Selain pendidik dan
kurikulum karena dalam lingkungan akan terjadi proses pembelajaran yang berupa komunikasi atau interaksi
antara lingkungan sekitarnya baik secara fisik, sosial dan budaya. Maka dari itu lingkungan pendidikan
sejatinya memberikan fasilitas dalam tumbuh dan kembang anak dengan suasana mendidik (Hidayati, 2016,
hal. 216). An-Nahlawi menyebut lingkungan pendidikan sebagai tripusat yang terdiri dari lingkungan
keluarga, sekolah/madrasah, dan masyarakat.

Lingkungan keluarga muslim, Menurut An-Nahlawi tujuan terpenting dibentuknya sebuah keluarga
yaitu pertama, bertujuan untuk mendirikan syariat Islam rumah tangga muslim terbentuk atas dasar
penghambaan kepada Allah SWT. Kedua, mewujudkan ketentraman dan ketenangan secara psikologis,
sebuah keluarga harus dilandasi kasih sayang antar anggotanya demi mewujudkan keluarga yang sakinah,
mawadah, dan warahmah. Ketiga, mewujudkan sunnah Rasulullah SAW yaitu dengan malahirkan anak-anak
yang saleh. Keempat, memenuhi kebutuhan cinta kasih anak-anak, hal ini bertujuan agar anak-anak tidak

Edukatif : Jurnal llmu Pendidikan Vol 6 No 2 April 2024
p-ISSN 2656-8063 e-ISSN 2656-8071



1406 Relevansi Konsep Pendidikan Islam Pespektif An-Nahlawi dan Buya Hamka di Era Modern - Evie
Miftalia Zulfah, Muhammad Fuadi
DOl > https://doi.org/10.31004/edukatif.v6i2.5907

melakukan tindakan penyimpang karena secara kebutuhan psikologisnya sudah terpenuhi dalam lingkungan
keluarga. Kelima, menjaga fitrah seorang anak. Tugas utama orang tua adalah penanggung jawab
terpeliharanya fitrah seorang anak agar tidak melakukan tindakan yang tidak sesuai dengan nilai-nilai dalam
Islam.

Menurut An-Nahlawi pendidikan Islam dalam keluarga yaitu berupa memberikan pendidikan anak dari
segi keimanan, keyakinan, aspek syariat, dan aspek penghambaan sebagai perwujudan dari hamba Allah
SWT. Lingkungan keluarga merupakan pendidikan informal dimana anak belajar tentang segala hal dari
kedua orang tua dan akan meniru segala tingkah yang terjadi dalam lingkungan keluarga. Orang tua
berkewajiban mendidik anak, memenuhi kebutuhan asih dan asuh serta membimbing etika anak. Maka dari itu
peran orang tua sangatlah penting dalam membentuk kepribadian dan akhlak seorang anak karena dari
pendidikan keluarga nantinya akan dijadikan dasar untuk mengikuti pendidikan selanjutnya (Ixfina, 2022, hal.
44).

Lingkungan kedua adalah sekolah atau madrasah. Sekolah merupakan tempat mengembangkan bakat
dan potensi manusia sesuai dengan fitrahnya sehingga terhindar dari tindakan penyimpangan (Arifin, 2017,
hal. 79). An-Nahlawi mendefinisikan beberapa fungsi fundamental dari sekolah fungsi pertama yaitu fungsi
penyederhanaan, maksudnya untuk memberikan pemahaman kepada anak seorang pendidik harus
menyampaikannya secara sederhana agar mudah dipahami dan nantinya bisa menerapkannya dalam
lingkungan masyarakat. Fungsi kedua, pembersihan atau penyimpangan dalam hal ini sekolah berperan
menjadi salah satu tempat untuk membentuk akidah anak. Fungsi ketiga, memperluas wawasan peseta didik
melalui transfer tradisi, sekolah tidak hanya mengembangkan perolehan pengalaman peserta didik melalui
peniruan namun, juga harus mampu mengupayakan perolehan pengalaman dari generasi-generasi sebelumnya.
Fungsi keempat, fungsi mewujudkan keterikatan, integrasi, homogenitas, dan keharmonisan antarsiswa.
Sekolah berperan dalam mencipta sikap tenggang rasa sosial. Fungsi kelima, penyempurnaan dari pendidikan
di lingkungan keluarga (Surip, 2022, hal. 145).

Lingkungan ketiga yaitu lingkungan masyarakat, merupakan tempat interaksional terbentuknya nilai-
nilai keagamaan dan kemasyarakatan, dalam lingkungan masyarakat anak diajarkan untuk patuh terhadao
norma-norma yang berlaku di lingkungan masyarakat (Saeful & Lafendry, 2021, hal. 63). Menurut An-
Nahlawi tanggung jawab masyarakat dalam pendidikan Islam dapat diimplementasikan melalui beberapa
metode yaitu amar ma’ruf nahi mungkar, memberikan kritik sosial, saling bekerja sama menggunakan
landasan afeksi lewat rasa saling mencintai dan menyayangi (Huda & M, 2019, hal. 195). Dalam pendidikan
Islam ketiganya bekerjasama guna saling mengawasi, dan mengarahkan anak ke perbuatan yang positif agar
tidak terjerumus kedalam hal-hal yang tidak sesuai dengan syariat Islam
d. Metode Pendidikan

Gagasan terakhir dari An-Nahlawi tentang pendidikan yaitu berkaitan dengan metode pendidikan. An-
Nahlawi mengemukakan metode pendidikan berdasarkan pada Al-Qur’an dan Hadis. An-Nahlawi
menawarkan tujuh metode pembelajaran. Pertama, metode hiwar atau dialog Qur’ani dan Nabawi yang
dilakukan oleh dua orang atau lebih melalui tanya jawab sesuai dengan tujuan pembicaraan. Kedua, metode
kisah Qur’ani dan Nabawi yaitu berupa kisah-kisah edukatif dalam Al-Qur’an dan Nabawi. Ketiga, metode
perumpamaan adalah metode menyajikan bahan pembelajaran dengan mengangkat perumpamaan dalam Al-
Quran. Metode ini cukup efektif karena membantu anak memahami dari konsep abstrak ke kongkrit. Keempat,
metode keteladanan adalah memberikan contoh yang baik bagi anak dalam kehidupan sehari-hari. Kelima,
metode aplikasi dan pengamalan yaitu berupa latihan, pengulangan, dan menghafal. Keenam metode ibrah dan
mau’izah. Metode ibrah bertujuan untuk melatih daya nalar anak dalam menangkap makna terselubung dalam
suatu pernyataan. Sedangkan metode mau’izah yaitu berupa pemberian nasihat agar membangkitkan motivasi.
Ketujuh, metode targhib dan tarhib. Targhib berupa bujukan sedangkan tarhib berupa ancaman, metode
targhib dan tarhib pada umumnya digunakan untuk menstimulus anak belajar atau mengerjakan tugas

Edukatif : Jurnal llmu Pendidikan Vol 6 No 2 April 2024
p-ISSN 2656-8063 e-ISSN 2656-8071



1407 Relevansi Konsep Pendidikan Islam Pespektif An-Nahlawi dan Buya Hamka di Era Modern - Evie
Miftalia Zulfah, Muhammad Fuadi
DOl > https://doi.org/10.31004/edukatif.v6i2.5907

(Nahlawi, 1996).

Metode pendidikan yang ditawarkan oleh An-Nahlawi menggunakan pendekatan psikologis guna
mengetahui masalah dan kendala peserta didik, sehingga pendidik dapat menerapkan metode yang disesuaikan
dengan kondisi peserta didik agar pembelajaran dapat berlangsung secara efektif. Metode yang ditawarkan
oleh An-Nahlawi tidak hanya dapat diterapkan di pendidikan formal seperti sekolah, namun juga di
lingkungan pendidikan non formal seperti keluarga dan pendidikan informal seperti pondok pesantren.

Konsep Pendidikan Islam Perspektif Buya Hamka
a. Hakekat dan Tujuan Pendidikan

Buya Hamka mengartikan pendidikan Islam secara mendalam, Pendidikan Islam adalah bimbingan
keagamaan orang tua kepada anak berupa memperoleh kehidupan yang layak, mengenalkan kepada Allah
SWT, menanamkan akhlak serta mencari keridhaan Allah SWT (Abdul Khalig, 2013). Pendidikan menurut
Buya Hamka lebih menekankan terhadap pembentukkan karakter pada anak dengan nuansa Islami atau
disebut dengan pribadi. Menurut Buya Hamka untuk menjadi pribadi yang mapan adalah anak atau individu
yang mengarahkan segala potensinya untuk menjadi individu seutuhnya sebagai seorang muslim. Dalam
pandangan Buya Hamka hakikat pendidikan ialah upaya menumbuhkembangkan segala potensi anak berupa
akal, budi, cita-cita, dan bentuk fisik dengan tujuan agar menjadi pribadi baik yang tercermin dalam sikap dan
pribadi sehari-hari sesuai dengan nilai-nilai Islam. Maka dari itu tujuan pendidikan Islam menurut Hamka
memiliki dua dimensi yaitu dimensi kebahagiaan dunia dan akhirat maksudnya disini yaitu pendidikan bukan
hanya berorientasi terhadap segala hal yang bersifat materi, namun pendidikan yang baik adalah pendidikan
yang mampu mengintegrasikan potensi jasmani dan rohani serta menyeimbangkan dunia dan akhirat atau
disebut juga dengan istilah teoantroposentrisme (Indah Wahyu Ningsih, 2019, hal. 106).

b. Pendidik

Fungsi pendidik menurut Buya Hamka yaitu membantu peserta didik untuk mengoptimalkan akalnya
untuk menggapai cita-citanya, serta mampu mengarahkan cita-cita dari peserta didik kearah yang religius dan
dinamis. Menjadi seorang pendidik harus memiliki kepribadian yang baik dari segi tingkah laku, karena
tingkah laku guru nantinya akan ditiru oleh peserta didik selain itu, Buya Hamka mendefinisikan bahwa
pendidik setidaknya memiliki pengetahuan yang luas, komunikasi yang mupuni, menjadi suri tauladan, rendah
hati, tanggung jawab, lemah lembut, sabar, serta mimiliki semangat yang tinggi (Hamka, 2014, hal. 3).

Buya Hamka membagi pendidik menjadi tiga bagian yaitu orang tua, guru dan masyarakat. Pertama,
orang tua merupakan pendidik pertama seorang anak. Perkembangan seorang anak dipengaruhi oleh pola asuh
yang diterapkan oleh orangtua nya, orang tua berperan sebagai suri tauladan anak dalam melakukan kebaikan,
melalui ajaran kebaikan yang diajarkan oleh orang tua maka anak akan terbiasa melakukan dalam
kehidupannya dan terhindar dari perilaku yang menyimpang atau degradasi moral. Menurut Hamka orang tua
harus berkewajiban penuh dalam mengembangkan potensi anak didiknya, tidak menyerahkan sepenuhnya
pada guru atau yang lainnya. Maka dari itu, orang tua harus memiliki waktu yang produktif bagi anak-
anaknya. Kedua, guru atau pendidik adalah pendidik kedua setelah orang tua, guru atau pendidik berperan
sebagai penerus pendidikan dari orang tua. Menurut Hamka guru dan orang tua bekerja sama dalam
mengembangkan potensi peserta didik, guru yang ideal menurut Hamka yaitu harus adil; berakhlak mulia;
memberikan hak peserta didik untuk berpikir; berkreasi dan berpendapat; menanamkan sikap berani; dan
memberikan seluruh ilmu yang dimilikinya serta nasihat-nasihat kepada peserta didik. Ketiga, masyarakat
adalah salah satu faktor yang mempengaruhi keberhasilan pendidikan Islam. Menurut Hamka sikap, moral,
serta akhlak dari guru adalah cerminan yang menjadi tolak ukur keberhasilan pendidikan dalam masyarakat
(Mursal, 2023).

Langkah-langkah implementasi interaksi pendidik dan peserta didik dalam konsep pendidikan Islam
Buya Hamka, meliputi; Pertama, niatan lurus dan sehat dalam menuntut ilmu. Kedua, totalitas dan

Edukatif : Jurnal llmu Pendidikan Vol 6 No 2 April 2024
p-ISSN 2656-8063 e-ISSN 2656-8071



1408 Relevansi Konsep Pendidikan Islam Pespektif An-Nahlawi dan Buya Hamka di Era Modern - Evie
Miftalia Zulfah, Muhammad Fuadi
DOl > https://doi.org/10.31004/edukatif.v6i2.5907

komprehensif dalam menuntut ilmu, serta tekun dan sabar dalam menghadapi kesulitan menuntut ilmu.
Ketiga, membuang kemalasan dan ketidakpercayaan diri. Keempat, menjaga adab ketika berinteraksi dengan
pembelajar dan bersikap objektif dalam mengambil sebuah paham keilmuan. Kelima, menjaga tatakrama
dalam proses pembelajaran baik kepada pembelajar maupun teman sesama. Keenam, adanya toleransi dan
saling menghormati dalam masa pertumbuhan pendidikan (Muhammad Mushfi El Iq Bali, 2020, hal. 71).

c. Linkungan Pendidikan

Lingkungan pendidikan Islam menurut Buya Hamka terbagi menjadi tiga bagian yaitu pendidikan
informal atau lingkungan keluarga, pendidikan formal atau lingkungan sekolah, serta pendidikan non-formal
yaitu lingkungan sosial masyarakat (Hamka, 2017, hal. 286-290). Lingkungan pendidikan perspektif Buya
Hamka kurang lebih sama seperti yang dikemukakan oleh An-Nahlawi yaitu terdiri dari lingkungan keluarga,
lingkungan sekolah, dan lingkungan masyarakat. Menurut Hamka pendidikan dan lingkungan merupakan satu
kesatuan yang dapat membentuk akhlak anak. Lingkungan adalah tempat manusia hidup membentuk
kebiasaan dalam dirinya sementara pendidikan tujuannya sudah jelas yaitu membentuk akhlak dalam diri anak
agar terhidar dari kegiatan yang dilarang oleh agama Islam (Abdul et al., 2020).

Lingkungan pada dasarnya memiliki pengaruh yang besar dalam pendidikan baik secara psikis maupun
fisik. Dalam lingkungan keluarga, peran orang tua sangatlah penting, lingkungan keluarga yang baik dan sehat
akan berdampak pada perkembangan fisik dan psikis seorang anak menjadi lebih positif serta sempurna.
Sedangkan lingkungan sekolah dan lingkungan masyarakat mempengaruhi peserta didik dalam perkembangan
kognitif, afektif, maupun psikomotorik (Chaer & Suud, 2020).

d. Metode Pendidikan

Buya Hamka mendefinisikan metode pendidikan anak dalam Islam ke dalam empat metode. Pertama,
yaitu metode diskusi, pada metode ini melatih siswa untuk melakukan analisis Kritis terhadap sebuah masalah
(Hamka, 2017, hal. 118-119). Kedua, metode darmawisata Yyaitu metode yang digunakan untuk
menumbuhkan kepekaan sosial pada peserta didik selain itu, metode ini memberikan contoh aktual kepada
peserta didik mengenai segala hal yang telah didapatkan di kelas.(Hamka, 1974, hal. 34). Ketiga, metode
eksperimen merupakan metode yang menumbuhkan daya kreativitas dan motivasi pada peserta didik dalam
merespon materi yang disampaikan oleh pendidik (Hamka, 1994, hal. 58). Keempat, metode pemberian tugas
adalah salah satu metode yang diterapkan untuk menunbuhkan sikap tanggung jawab pada peserta didik dan
tingkat kesungguhannya (Hamka, 1994, hal. 56).

Persamaan dan Perbedaan Pemikiran An-Nahlawi dan Buya Hamka

Secara garis besar berdasarkan temuan hasil penelitian menunjukkan bahwa pendidikan Islam
perspektif An-Nahlawi dan Buya Hamka memiliki ciri khas tersendiri karena keduanya adalah dua tokoh yang
hidup di zaman yang berbedan. Persamaan dan perbedaan pemikiran dari An-Nahlawi dan Buya Hamka
peneliti uraikan berupa tabel agar mudah untuk dipahami sebagai berikut:

Tabel 1 Persamaan dan Perbedaan Pendidikan Islam An-Nahlawi dan Buya Hamka

Aspek An-Nahlawi Buya Hamka
Tujuan perasaan manusia berdasarkan tuntunan tujuan pendidikan memiliki dua dimensi
Pendidikan Islam yang tidak hanya berupa ketaatan yaitu dimensi kebahagiaan dunia dan akhirat
dan penghambaan kepada Allah SWT maksudnya pendidikan bukan hanya

namun pendidikan Islam bertujuan untuk  berorientasi terhadap segala hal yang bersifat
menekankan kepasrahan seorang hamba materi, namun pendidikan yang baik adalah
kepada rabb-nya baik bagi diri sendiri pendidikan yang mampu mengintegrasikan
maupun lingkungannya potensi jasmani dan rohani serta
menyeimbangkan dunia dan akhirat

Edukatif : Jurnal llmu Pendidikan Vol 6 No 2 April 2024
p-ISSN 2656-8063 e-ISSN 2656-8071




1409 Relevansi Konsep Pendidikan Islam Pespektif An-Nahlawi dan Buya Hamka di Era Modern - Evie
Miftalia Zulfah, Muhammad Fuadi

DOl > https://doi.org/10.31004/edukatif.v6i2.5907
Lingkungan  Tripusat (lingkungan keluarga, lingkungan keluarga, lingkungan sekolah,
Pendidikan lingkungan sekolah, dan lingkungan dan lingkungan masyarakat
masyarakat)
Pendidik Pendidik berfungsi sebagai fungsi Fungsi pendidik yaitu berupaya dalam
penyucian dan fungsi pengajaran mewujudkan anak atau peserta didik yang

mampu mengoptimalkan akalnya meraih
cita-cita serta mengarahkan cita-cita tersebut
pada nilai yang sifatnya dinamis dan religius

Metode metode hiwar, metode kisah Qur’ani dan ~ metode diskusi, metode darmawisata,
Pendidikan Nabawi, metode perumpamaan, metode metode eksperimen, metode pemberian
keteladanan, metode aplikasi dan tugas.

pengamalan, metode ibrah dan mau’izah,
metode targhib dan tarhib

Relevansi Pemikiran An-Nahlawi dan Buya Hamka di Era Modern

Seperti yang dipaparkan diatas konsep pendidikan Islam dari An-Nahlawi dan Buya Hamka masih
relevan untuk diterapkan di era modern seperti sekarang baik dari segi tujuan pendidikan, lingkungan
pendidikan, pendidik serta metode pendidikan. Adapun penelitian ini sejalan dengan beberapa penelitian
terdahulu bahwa pemikiran dari An-nahlawi tentang pendidikan Islam masih bisa direkontruksikan dengan
baik di zaman modern yang serba digital seperti sekarang.Hal serupa dengan pemikiran dari Hamka,
pemikiran beliau masih relevan dan mumpuni untuk dijadikan acuan pendidikan di era modern, melalui
pemikiran Hamka peserta didik dapat memaksimalnya potensi yang dimilikinya

Posisi pemikiran An-nahlawi dan Buya Hamka merupakan suatu tindakan preventif dalam mencegah
degradasi moral. Dilihat dari konsep pendidikan yang telah dijelaskan pada pembahasan sebelumnya
degradasi moral di era modern terjadi karena pengaruh sosial media. Hal ini dapat dicegah dengan
menamakan akidah yang benar terlebih dahulu pada anak atau peserta didik seperti yang dipaparkan oleh An-
Nahlawi bahwa dasar dari pendidikan Islam adalah akidah. Anak atau peserta didik yang berakidah dengan
benar maka ia juga akan memiliki akhlak yang baik, benar serta lurus sehingga terhindar dari tindakan
menyimpang atau tindakan-tindakan yang mengarah ke degradasi moral.

Menanamkan akidah pada anak dimulai di lingkungan keluarga, karena keluarga merupakan lingkungan
pertama anak tumbuh dan berkembang. Menanamkan akidah di lingkungan keluarga dapat dimulai dengan
metode-metode yang telah dipaparkan oleh kedua tokoh diatas metode yang kerap diterapkan di lingkungan
keluarga adalah metode keteladanan dan metode pembiasaan. Keteladanan yaitu berupa mencontoh perilaku
baik kedua orang tua, pembiasaan seperti pembiasaan sholat berjamaah, mengaji dan lain sebagainya. Dari
keteladanan dan pembiasaan di lingkungan keluarga menjadi benteng bagi anak untuk tidak melakukan
perilaku menyimpang karena dari dalam dirinya sudah ditanamkan akhlakul karimah.

Sebenarnya degradasi moral tidak hanya terjadi karena pengaruh sosial media, faktor eksternal juga
berpengaruh dalam degradasi moral, yaitu lingkungan sekitar seperti lingkungan keluarga, sekolah, dan
masyarakat. Pada pembahasan diatas lingkungan keluarga sebagai pembentuk akidah dari seorang anak.
Namun tidak semua memiliki keluarga yang utuh dan harmonis tidak jarang banyak anak-anak yang kurang
beruntung yang mengalaminya. Tidak adanya kasih sayang dari kedua orang tua menyebabkan anak-anak
menjadi pemberontak hingga melakukan tindakan yang mengarah ke degradasi moral. Selain itu, kelalaian
orang tua dalam mendidik anak juga menjadi faktor terjadi degradasi moral pada anak, orang tua yang sibuk
bekerja bahkan merasa abai pada anak menjadikan anak menjadi seorang pemberontak dan melakukan

Edukatif : Jurnal llmu Pendidikan Vol 6 No 2 April 2024
p-ISSN 2656-8063 e-ISSN 2656-8071



1410 Relevansi Konsep Pendidikan Islam Pespektif An-Nahlawi dan Buya Hamka di Era Modern - Evie
Miftalia Zulfah, Muhammad Fuadi
DOl > https://doi.org/10.31004/edukatif.v6i2.5907

perilaku degradasi moral seperti mencuri, pergaulan bebas, dan lain sebagainya. tindakan tersebut sebenarnya
bertujuan untuk mencari perhatian kepada kedua orangtuanya. Terlebih mereka tidak memiliki akidah yang
kuat untuk dirinya sendiri.

Lingkungan sekolah juga ikut menjadi faktor penyebab degradasi moral, di sekolah peserta didik
bertemu dengan teman-teman sebayanya. Dalam lingkungan sekolah sudah seharusnya peserta didik dapat
memilih-milih teman yang baik karena jika tidak akan terjerumus ke tindakan yang tidak sesuai dengan nilai-
nilai Islam. Sebenarnya dalam berteman tidak ada anjuran khusus namun disarankan untuk memilih teman
yang baik secara secara ibadah dan akhlak, agar nantinya memiliki pengaruh yang baik bagi peserta didik.

Degradasi moral juga dapat terjadi karena faktor masyarakat sekitar, masyarakat yang abai dan bersifat
individualis terhadap lingkungan sekitar juga menjadi factor terjadinya degradasi moral di lingkungan
masyarakat (Aji, 2022). Menurut Kartini Kartono lingkungan yang buruk, kontrol diri dan kontrol sosial yang
lemah dapat menyebabkan degrasasi moral (Kartini Kartono, 2013, hal. 78). Fungsi masyarakat dalam
pendidikan Islam adalah sebagai kontrol moral sebagaimana dikemukakan oleh An-Nahlawi masyarakat
memiliki tanggung jawab dalam pendidikan Islam seperti memberikan kritik sosial dan saling bekerja sama
berlandaskan rasa saling mencintai dan menyayangi antar sesama. Selain itu menurut Buya Hamka
masyarakat juga berpengaruh dalam perkembangan peserta didik secara kognitif, afektif, dan psikomotorik.
Maka dari itu, masyarakat sebagai kontrol sosial dalam pendidikan Islam sudah seharusnya ikut berperan
sebagai preventif terhadap degradasi moral.

SIMPULAN

Konsep pendidikan Islam dari An-Nahlawi dan Buya Hamka secara keseluruhan masih relevan di era
modern seperti sekarang dari segi tujuan pendidikan, lingkungan pendidikan, pendidik serta metode
pendidikan. Meskipun kedua tokoh tersebut merupakan tokoh yang berada di masa yang berbeda namun
pemikiran keduanya memiliki persamaan yang signifikan karena berasal dari sumber yang sama yaitu Al-
Qur’an dan Hadis. Relevansi kedua dari konsep Pendidikan Islam An-Nahlawi dan Buya Hamka yaitu sebagai
tindakan preventif terhadap degradasi moral yang terjadi di era modern. Faktor penyebab dari degradasi moral
diantaranya yaitu pengaruh media sosial dan lingkungan sekitar. Lingkungan sekitar seperti lingkungan
keluarga, sekolah dan masyarakat. Ketiganya harus bersinergi dan bekerja sama guna membentengi peserta
didik agar tidak terjerumus dalam perilaku yang mengarah ke degradasi moral. Hal tersebut karena lingkungan
sangat mempengaruhi perkembangan karakter peserta didik.

DAFTAR PUSTAKA

Abdul Khalig. (2013). Pemikiran Pendidikan Islam Menurut Buya Hamka. Tarbiyah Islamiyah: Jurnal limiah
Pendidikan Agama Islam, 3(1).

Abdul, M. R., Rostitawati, T., Podungge, R., Arif, M., Sultan, 1., & Gorontalo, A. (2020). Pembentukan
Akhlak Dalam Memanusiakan Manusia : Perspektif Buya Hamka. 1, 79-99.

Aghnaita, A., & Maemonah, M. (2019). Early Childhood Education: Comparative Study Of Abdurrahman
An-Nahlawi And Maria Montessori. Sunan Kalijaga International Journal On Islamic Educational
Research, 2(2), 87-115. Https://Doi.Org/10.14421/Skijier.2018.2018.22.05

Aji, R. B. (2022). Degradasi Moral Ditinjau Dari Perspektif Pendidikan Karakter Dan Kecerdasan Emosional.
Jurnal Fakultas llmu Keislaman, 3(3), 243-254.

Alimudin, E. S. P. (2022). Relevansi Pemikiran Pendidikan Abdurrahman Wahid Dan Abdurrahman An-
Nahlawi Di Era Modern. Tajdid : Jurnal Pemikiran Keislaman Dan Kemanusiaan, 6(2), 211-218.

Arifin, M. F. (2017). Model Kerjasama Tripusat Pendidikan Dalam Pendidikan Karakter Siswa. 3(1), 78-86.
Astri, S. W. (2020). Rekonstruksi Konsep Pendidikan Dalam Islam. Misykat Al-Anwar, 3(1), 118.

Edukatif : Jurnal llmu Pendidikan Vol 6 No 2 April 2024
p-ISSN 2656-8063 e-ISSN 2656-8071



1411 Relevansi Konsep Pendidikan Islam Pespektif An-Nahlawi dan Buya Hamka di Era Modern - Evie
Miftalia Zulfah, Muhammad Fuadi
DOl > https://doi.org/10.31004/edukatif.v6i2.5907

Chaer, M. T., & Suud, F. M. (2020). Pendidikan Anak Perspektif Hamka (Kajian Q.S. Lugman/31: 12-19
Dalam Tafsir Al-Azhar). Southeast Asian Journal Of Islamic Education, 2(2), 121-135.
Https://Doi.Org/10.21093/Sajie.\VV2i2.2192

Hamka. (1974). Kenang-Kenangan, Jilid 2. Bulan Bintang.
Hamka. (1994). Falsafah Hidup. Pustaka Panjimas.
Hamka. (2014). Pribadi Hebat. Gema Insani.

Hamka. (2017). Lembaga Hidup. Republika Penerbit.

Hidayati, N. (2016). Konsep Integrasi Tripusat Pendidikan Terhadap Kemajuan Masyarakat. Edukasia :
Jurnal Penelitian Pendidikan Islam, 11(1), 203—224. Https://D0i.Org/10.21043/Edukasia.V11i1.811

Huda, Z., & M, A. (2019). Tripusat Pendidikan Islam Yang Integratif Dalam Pengembangan Program
Pendidikan Islam Di Sekola. Edupedia, 3(2), 87-94. Https://Doi.Org/10.35316/Edupedia.V3i2.256

Indah Wahyu Ningsih. (2019). Konsep Tujuan Pendidikan Islam Perspektif Ulama Nusantara : Pemikiran Kh.
Hasyim Asy’ari, Kh. Ahmad Dahlan, Dan Buya Hamka. Jurnal Tahsinia (Jurnal Karya Umum Dan
limiah), 1(1).

Ixfina, F. D. (2022). Peran Tripusat Pendidikan Dalam Membentuk Karakter Siswa Di Madrasah Ibtidaiyah
Nahdlatul Ulama’ Sumbergempol Kabupaten Tulungagung. Basica:Journal Of Primary Education,
1(1), 40-57.

Kartini Kartono. (2013). Patologi Sosial. Raja Grafindo Persada.

Kasanah, S. (2021). Relevansi Pemikiran Pendidikan Abdurrahman Wahid Dan Abdurrahman An-Nahlawi Di
Era Modern. Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman, 32(1), 169-180.
Https://Doi.Org/10.33367/Tribakti.\VV32i1.1096

Muhammad Mushfi El Ig Bali, C. (2020). Interaksi Edukatif Pendidikan Islam Perspektif Buya Hamka
Menghadapi Era Society. Managere : Indonesian Journal Of Educational Management, 2(1), 62—76.
Https://Doi.Org/10.52627/ljeam.V2i1.28

Mursal, M. (2023). Pemikiran Pendidikan Islam Menurut Buya Hamka. Kreatifitas: Jurnal limiah Pendidikan
Islam, 11(2), 101-115. Https://Doi.Org/10.46781/Kreatifitas.\VV11i2.638

Musmualim, M., & Miftah, M. (2016). Pendidikan Islam Di Keluarga Dalam Perspektif Demokrasi (Studi
Pemikiran Hasan Langgulung Dan Abdurrahman An Nahlawi). Jurnal Penelitian, 10(2), 345-398.
Https://D0i.Org/10.21043/Jupe.V10i2.1781

Nahlawi, A. A. (1996). Pendidikan Islam Di Rumah, Sekolah, Dna Masyarakat. Gema Insani Press.

Ngulwiyah, I., Pendidikan, J., Sekolah, G., Universitas, D., Ageng, S., llmiah, W., llmu, J., Universitas, H., &
Ageng, S. (2021). Pola Asuh Keluarga Dalam Penguatan Agidah Anak. Jurnal Pendidikan Karakter
“Jawara” (Jpkj), 7(2), 175-187.

Nihayah, H. (2016). Konsep Pendidikan Islam Dalam Prespektif Al Qur’an Surat At Taubah Ayat 122. Al
Ulya: Jurnal Pendidikan Islam, 1(1), 27-38.

Nizar, S. (2008). Memperbincangkan Dinamika Intelektual Dan Pemikiran Hamka Tentang Pendidikan Islam.
Kencana Prenada Media Group.

Priatmoko. (2018). Eksistensi, Memperkuat Islam, Pendidikan Era, D I. 1(2), 221-2309.
Rahmadi. (2011). Pengantar Metodologi Penelitian. Antasari Press.

Saeful, A., & Lafendry, F. (2021). Lingkungan Pendidikan Dalam Islam. Tarbawi : Jurnal Pemikiran Dan
Pendidikan Islam, 4(1), 50-67.

Surip, S. (2022). Implementasi Metode Pendidikan Islam Pada Revolusi Industri 4.0 (Kajian Tafsir
Maudhu’i). Cendekia: Jurnal limu Pengetahuan, 2(2), 143-149.

Edukatif : Jurnal llmu Pendidikan Vol 6 No 2 April 2024
p-ISSN 2656-8063 e-ISSN 2656-8071



1412 Relevansi Konsep Pendidikan Islam Pespektif An-Nahlawi dan Buya Hamka di Era Modern - Evie
Miftalia Zulfah, Muhammad Fuadi
DOl > https://doi.org/10.31004/edukatif.v6i2.5907

Https://D0i.Org/10.51878/Cendekia.VV2i2.1151

Susanto, H., & Kurnianto, R. (2020). Konsep Pendidikan Akhlak Menurut Buya Hamka Dan Ibnu Miskawaih
Serta Relevansinya Terhadap Pengembangan Pendidikan Islam. Jmp : Jurnal Mahasiswa Pascasarjana,
1(1), 37-74.

Zed, M. (2008). Metode Penelitian Kepustakaan. Yayasan Obor Indonesia.

Edukatif : Jurnal llmu Pendidikan Vol 6 No 2 April 2024
p-ISSN 2656-8063 e-ISSN 2656-8071



