
Edukatif : Jurnal Ilmu Pendidikan  Vol 5 No 2 April 2023    

p-ISSN 2656-8063   e-ISSN 2656-8071 

 

Edukatif: Jurnal Ilmu Pendidikan 

Volume 5 Nomor 2 April 2023 Halaman 699 - 715 
https://edukatif.org/index.php/edukatif/index 

 

Kontribusi Pemikiran Ibnu Khaldun terhadap Kontruksi  

Pendidikan Agama Islam 
 

Abd Mannan1, Atiqullah2 

Institut Agama Islam Negeri Madura, Indonesia1,2 

e-mail : abdmannan@iainmadura.ac.id1, atiqullah@iainmadura.ac.id2 

 

Abstrak 

Dalam memandang pendidikan Ibnu Khaldun berdasarkan pada hipotesis sesungguhnya manusia pada dasarnya “tidak 

tahu” (jahil), dan menjadi “tahu” (alim) melalui belajar. Maknanya, manusia termasuk dalam kelompok hewan, namun 

Allah telah memberikan suatu keistimewaan akal pikir, yang memungkinkan bagi mereka berperilaku secara teratur serta 

terencana, yang disebut akal pemilah (al-‘aql al-tamyizi); atau memungkin memahami macam daya pikir dan pendapat, 

timbal balik pada tata hubungan dengan sesama, yang disebut akal eksperimental (al-‘aql al-tajribi); serta memungkinkan 

bagi mereka untuk menggambarkan realitas-empiris dan non-empiris, yang disebut akal kritis (al-‘aql an-nadzori). 

Penelitian ini termasuk dalam jenis library reseach (kajian pustaka) dengan pendekatan kualitatif, dengan metode analisis 

data Content Analysis (analisis isi). Dari hasil penelitian ini didapat kesimpulan pertama, menurut Ibnu Khaldun tujuan 

pendidikan setidaknya meliputi tiga aspek, yaitu untuk meningkatkan pemikiran, peningkatan kemasyarakatan, dan aspek 

pengembangan iman dan takwa. Kedua, materi dalam pendidikan Islam menurut Ibnu Khaldun dapat dibagi kedalam Ilmu-

ilmu naqliyah (ilmu agama) dan ilmu-ilmu ‘aqliyah (ilmu umum). Ketiga, beberapa metode yang ditawarkan Ibnu Khaldun 

dalam proses pembalajaran antara lain metode menghafal, diskusi atau dialog, widyawisata (riẖlah), pentahapan (tadrīj) 

dan pengulangan (tikrar). 

Kata Kunci: Kontribusi, Ibnu Khaldun, Muqaddimah, Pendidikan Islam. 

Abstract 

The educational thought of Ibnu Khaldun stands on the assumption that humans are basically “ignorant” (jahil), they 

become “knowledgeable” (alim) by learning. It means that humans are types of animal, but Allah has given them the 

privilege of mind, thus enabling them to act in an orderly and planned manner, in the form of a sorting mind (al-‘aql al-

tamyizi); or enable them to know the variety of thoughts and opinions, the various advantages and disadvantages in 

relation with others, in the form of experimental mind (al-‘aql al-tajribi); or enablethem to conceptualize empirical and 

non-empirical reality, in the form of critical mind (al-‘aql an-nadzori). This study is a type of a library research with a 

qualitative approach. It uses content analysis as the method of data analysis. From the result of this study, it obtains some 

conclusions, the first is according to Ibnu Khaldun, the purpose of education includes at least three aspects, to improve 

thinking, society relationship, and the aspects of faith and piety. Second, the material in Islamic education according to 

Ibnu Khaldun can be categorized into naqliyah sciences (religious knowledge) and aqliyah sciences (general knowledge). 

Third, several methods offered by Ibnu Khaldun in the teaching and learning process include memorization, dialogue, 

widyawisata (rihlah), phasing (tadrīj) and repetition (tikrar) method. 

Keywords: Contribution, Ibnu Khaldun, Muqaddimah, Islamic Education. 

 

 

 

 

 

Copyright (c) 2023 Abd Mannan, Atiqullah 

 Corresponding author :  

Email : abdmannan@iainmadura.ac.id  ISSN 2656-8063 (Media Cetak) 

DOI : https://doi.org/10.31004/edukatif.v5i2.4775 ISSN 2656-8071 (Media Online)

https://edukatif.org/index.php/edukatif/index
mailto:abdmannan@iainmadura.ac.id
mailto:atiqullah@iainmadura.ac.id
mailto:abdmannan@iainmadura.ac.id
https://doi.org/10.31004/edukatif.v5i2.4775


700 Kontribusi Pemikiran Ibnu Khaldun terhadap Kontruksi Pendidikan Agama Islam - Abd Mannan, 

Atiqullah 

 DOI : https://doi.org/10.31004/edukatif.v5i2.4775 
 

Edukatif : Jurnal Ilmu Pendidikan  Vol 5 No 2 April 2023    

p-ISSN 2656-8063   e-ISSN 2656-8071 

 

PENDAHULUAN 

Pendidikan memegang peranan penting dalam mengubah kehidupan manusia. Menengok kembali 

sejarah manusia, kita tentu dapat melihat perubahan pada diri manusia, khususnya perkembangan ilmu 

pengetahuan. Potensi manusia berupa akal sehat digunakan untuk berpikir, bernalar, dan menganalisis 

masalah kehidupan, dan tentunya memungkinkan manusia menemukan solusi yang tepat saat memecahkan 

masalah. Ini adalah bentuk pengetahuan yang benar-benar rasional yang diperoleh manusia dari waktu ke 

waktu, dan manusia memiliki mekanisme untuk mentransfer pengetahuan dari referensi untuk digunakan 

sebagai pengetahuan dalam bentuk sistem pendidikan. (Nurhalita, 2021) Pendidikan di sini mengacu pada 

proses pengajaran, pelatihan, dan pembelajaran kepada para intelektual, seperti termasuk guru, dosen, atau 

ulama di bidang agama. Manusia perlu mengembangkan ilmu pengetahuan. Tujuan pendidikan adalah 

membentuk manusia yang berilmu, kuat spiritual keagamaan, pengendalian diri, berakhlak mulia, berakhlak 

mulia, berakhlak mulia dan berkemampuan baik. Pencapaian tersebut tentunya tidak diperoleh dengan mudah 

dan membutuhkan seprangkat konsep yang cocok agar proses pendidikan dapat berjalan secara sistematis dan 

metodis, yaitu melalui penggunaan kurikulum(Qolbi, 2021). 

Saat ini pemikiran barat menjadi barometer dalam perkembangan sains dan teknologi. Sehingga mereka 

diakui oleh semua pihak sebagai bangsa yang berperadaban lebih maju.(Mannan, 2016) Sebab itu, barat 

menjadi rujukan bagi banyak negara di berbagai belahan dunia dalam setiap hal, khususnya pada 

perkembangan ilmu pengetahuan. 

Sebagai objek utama pendidikan, perkembangan ilmu pengetahuan tentu tidak bisa lepas dari kualitas 

dan mutu pendidikan. Jika ilmu pengetahuan meningkat pesat, proses pendidikan pasti bermutu tinggi. 

Apabila pemikiran barat dianggap sangat terdepan dalam perkembangan ilmu dan sains, maka mutu 

pendidikan yang dikembangkan haruslah yang terbaik juga terpenting. Oleh karena itu, para sarjana Barat 

banyak menjadi rujukan oleh para praktisi pendidikan ketika mengkaji dan menerapkan teori pendidikan. 

Mayoritas dari mereka percaya bahwasannya teori yang lahir serta dikembangkan dari para ilmuwan Barat 

sangat akurat serta dapat solusi terhadap permasalahan pendidikan kapanpun dan di manapun (Mannan, 2016). 

Hal ini bertolak belakang dengan fakta bahwasannya Qur'an serta sunnah yang menjadi pondasi 

pendidikan Islam, mengandung gagasan dan prinsip pendidikan. Bahkan wahyu pertama, dan perintah 

pertama kepadaMuhammad SAW ialah kata iqra yang artinya membaca. Selain itu, selain perintah membaca, 

masih banyak Qur'an serta sunnah banyak menginspirasi kita untuk kemajuan pendidikan.  

Dalam pendidikan, tujuan utamanya adalah untuk mengantar manusia pada cita-cita dalam Islam, fungsi 

utamanya adalah untuk membantu pemeliharaan kehidupan Islami yang ideal yang digariskan dalam Qur'an 

dan Hadits.(Marianti, 2020) Karena itu, desain kurikulum harus diselaraskan dengan Nilai-Nilai yang 

digariskan dalam teks Qur'an dan Hadist. 

Sebagai salah satu komponen penting Sistem Pendidikan, Kurikulum diakui secara luas sebagai alat 

yang dapat membantu setiap tahapan proses pendidikan mencapai tujuannya, serta berfungsi sebagai alat 

standar untuk proses belajar mengajar pada semua tingkat pendidikan..(Nurmadiah, 2014) Sesuai dengan 

namanya, kurikulum adalah kumpulan tujuan dan pedoman mengenai maksud, tujuan, dan bahan pengajaran, 

beserta perangkat untuk menyelenggarakan pendidikan peserta didik guna memenuhi tujuan yang telah 

ditetapkan. Kurikulum tidak boleh statis, karena berkaitan dengan hajat masyarakat.(Junaedi, 2021) 

Sebagai bagian integral dari pendidikan, kurikulum memegang peranan yang sangat penting dalam 

mewujudkan tujuan pendidikan yang diharapkan. Kurikulum dalam pandangan modern adalah rencana 

pendidikan yang disediakan oleh sekolah sesuai dengan tujuan pendidikan yang diharapkan, tidak terbatas 

pada bidang studi dan kegiatan pembelajaran, tetapi mencakup segala sesuatu yang dapat mempengaruhi 

perkembangan dan pembentukan pribadi peserta didik. , dalam rangka peningkatan kualitas hidup, tidak hanya 

dalam penyelenggaraan di dalam sekolah namun juga di luar sekolah (Alhaddad, 2018). 

https://doi.org/10.31004/edukatif.v5i2.4775


701 Kontribusi Pemikiran Ibnu Khaldun terhadap Kontruksi Pendidikan Agama Islam - Abd Mannan, 

Atiqullah 

 DOI : https://doi.org/10.31004/edukatif.v5i2.4775 
 

Edukatif : Jurnal Ilmu Pendidikan  Vol 5 No 2 April 2023    

p-ISSN 2656-8063   e-ISSN 2656-8071 

 

Perkembangan pendidikan yang begitu pesatnya tentu tidak terlepas dari sumbangsih pemikiran para 

ilmuwan yang telah mencurahkan perhatiannya terhadap pendidikan. Tidak terkecuali para intelektual muslim 

yang telah banyak menghasilkan pemikiran tentang berbagai konsep pengembangan pendidikan, Ibnu 

Khaldun selaian sebagai ulama besar, sosiolog, filosof, sekaligus intelektual muslim juga banyak memberikan 

warna dalam khazanah pemikiran pendidikan Islam. 

Pendidikan menurut Ibnu Khaldun didasarkan pada anggapan yang benar bahwa manusia pada dasarnya 

“bodoh” dan belajar untuk “mengetahui”. Artinya, manusia termasuk dalam kelompok hewan, tetapi Allah 

telah memberikan kepada mereka suatu akal budi pembentukan karakter dan bimbingan hal yang benar. 

Kemampuan manusia pada dasarnya masih khusus yang memungkinkan mereka untuk berbuat dengan teratur 

serta terencana, yang disebut dengan pikiran yang terklasifikasi ('aqlul tamyizi); atau itu Dapat dipahami 

bahwa kemampuan berpikir dan perspektif, timbal balik dalam hubungannya dengan orang lain, disebut akal 

eksperimental ('aqlul tajribi); dan memungkinkan mereka untuk menggambarkan realitas empiris atau non-

empiris disebut pikiran kritis (al-‘aql an-nadzori) (Atiqullah & Mannan, 2022). 

Pikiran adalah keseimbangan yang hati-hati, yang hasilnya pasti dan dapat dipercaya. Namun, 

rasionalitas bukanlah segalanya. Kemampuan dan kemampuan mereka masih terbatas. Oleh karena itu, Allah 

SWT menurunkan Wahyu-Nya untuk membimbing umat manusia agar tetap di jalan agama (Amin, 2018). 

Dari sana Jelaslah bahwa Ibnu Khaldun melihat pendidikan tidak hanya menjadi sarana untuk 

mendapatkan ilmu pengetahuan, akan tetapi juga untuk mendapatkan keahlian serta terkait dengan pekerjaan 

(commitment of job), tentunya berpikir dan berbuat selain menjadi pembentukan karakter dan binbingan hal 

yang benar.(Nahrowi, 2018) Menurut Ibnu Khaldun, manusia adalah suci, yang berarti bersih dan tidak 

ternoda. Pengaruh selanjutnya yang menentukan jiwa manusia itu baik atau buruk. Jika yang pertama adalah 

pengaruh dan kebiasaan baik, contoh semisal pendidikan atau lingkungan yang bernuansa agamis, akan 

terbentuklah jiwa yang baik. Begitu pula sebaliknya jika yang datang terlebih dahulu adalah hal-hal yang 

buruk seperti lingkungan atau keluarga yang kurang baik maka jiwa itu akan menjadi buruk.(Chamadi, 2017).  

Dari hasil telaah pustaka yang penulis lakukan terdapat banyak penelitian/kajian tentang pemikiran Ibn 

Khaldun yang dilakukan oleh para sarjana dan cendikiawan, baik berupa buku, artikel maupun lainnya, antara 

lain. Didin Saepudin dan Saifudin dengan penelitian yang berjudul “Visi Pendidikan Islam: Perspektif Ibn 

Khaldun”. Hasil riset tersebut menyatakan bahwasannya, dalam konsep Ibn Khaldun terdapat dua visi dan 

tujuan Pendidikan Islam dalam, pertama mewujudkan bakat (keahlian) yang meliputi bakat peningkatan 

pemikiran (intelektual) dan social pribadi (Moral/Akhlak). Kedua, keahlian dalam bidang industri,(Saepudin 

& Saifudin, 2019) penelitian ini hanya focus pada visi dan tujuan Pendidikan Islam dalam pemikiran Ibn 

Khaldun. 

Selanjutnya Fauzan dengan riset berjudul “Kurikulum Pendidikan Islam dalam Perspektif Tokoh 

Pendidikan Islam”. Tokoh yang menjadi fokus penelitian salah satunya ialah Ibn Khaldun, dengan hasil 

penelitian yang menyatakan bahwa, Ibn Khaldun membagi ilmu dalam dua klasifikasi yaitu aqilyah dan 

naqliyah yang mana dalam pelaksanaanya kedua ilmu tersebut harus dipelajari secara seimbang.(Fauzan, 

2014) Selain dua penelitian tersebut,  penelitian Nurainah dengan judul “Pendidikan dalam Perspektif Ibn 

Kahldun” penelitian hanya fokus pada klasifikasi ilmu dan metode pembelajaran dalam pemikiran Ibn 

Khaldun yang mana temuan penelitian ini menyatakan bahwa, Ibn Khaldun membagai ilmu kedalam dua jenis 

yaitu ilmu alqliyah dan ilmu naqliyah. Sedangkan dari segi metode ia menganjurkan beberapa metode berikut, 

Hafalan, memulai materi dari umum ke khusus, keteladanan, dialog, dan diskusi (Nurainah, 2019). 

Berdasarkan pemetaan penelitian tersebut di atas, riset ini terdapat perbedaan dengan penelitian 

sebelumnya, beberapa penelitian diatas masih fokus pada satu aspek pemikiran Ibn Khaldun tentang 

Pendidikan. Sedangkan pada penelitian ini mencoba mengekplorasi dan menganalisis pemikiran Ibn Khaldun 

terkait Pendidikan dari semua aspeknya mulai dari tujuan Pendidikan Islam, kurikulum atau materi, metode 

https://doi.org/10.31004/edukatif.v5i2.4775


702 Kontribusi Pemikiran Ibnu Khaldun terhadap Kontruksi Pendidikan Agama Islam - Abd Mannan, 

Atiqullah 

 DOI : https://doi.org/10.31004/edukatif.v5i2.4775 
 

Edukatif : Jurnal Ilmu Pendidikan  Vol 5 No 2 April 2023    

p-ISSN 2656-8063   e-ISSN 2656-8071 

 

pembalajaran, dan evaluasi pembelajaran, Karena itu, peneliti merasa hal tersebut merupakan ruang kosong 

yang menjadi peluang pentingnya penelitian ini dilakukan. 

METODE 

Kajian ini termasuk dalam lingkup penelitian kepustakaan dan menggunakan pendekatan analisis isi. 

Ciri khusus yang digunakan untuk mengembangkan basis pengetahuan penelitian antara lain: Penelitian 

berhubungan langsung dengan data atau teks yang disajikan, bukan data lapangan atau melalui saksi mata 

berupa kejadian, dan peneliti hanya berhubungan langsung dengan sumber yang sudah ada di perpustakaan. 

atau data yang tersedia, serta data sekunder yang digunakan (Snyder, 2019). 

Tahapan penelitian kepustakaan dilakukan dengan mengkaji literatur dan menganalisis topik yang 

relevan. Penelusuran literatur dapat berupa jurnal, buku, kamus, dokumen, majalah, dan sumber 

lainnya.(Mendes et al., 2020) Teknik pengumpulan data yang digunakan dalam penelitian ini adalah penelitian 

literatur. Teknik tersebut menggunakan berbagai sumber literatur yang berkaitan dengan masalah pokok. 

Metode yang digunakan adalah telaah dokumen. Metode ini merupakan cara mencari data tentang hal-hal atau 

variabel, berupa buku atau jurnal penelitian, tergantung topik yang dibahas (Hamzah, 2019). 

Selain itu, analisis data mengadopsi model analisis Miles dan Huberman yang terdiri dari empat 

tahapan yaitu: pengumpulan data, kondensasi data, penyajian data dan penarikan kesimpulan.(Miles, et al., 

2014) sebagaimana gambaran prosedur analisis data di bawah ini. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Gambar 1. Alur analisis data model Miles dan Huberman. 

 

Penelitian ini memakan waktu kurang lebih 3 bulan 16 hari dari tanggal 11 September sampai dengan 

27 Desember 2021. Dalam menguji keabsahan data pemikiran Ibnu Khaldun digunakan beberapa teknik 

keabsahan data, antara lain: Kredibilitas, transferabilitas, reliabilitas, dan diskusi kelompok terarah sebagai 

cara berkonsultasi dengan sesama peneliti, akademisi/pakar, dan para ahli untuk memperoleh data 

pembanding dan validasi pendapat. 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Hasil 

Biografi Ibnu Khaldun 

Ibnu Khaldun dilahirkan di Tunisia pada tanggal 1 Ramadhan 732 H yang bersamaan dengan 27 Mei 

1332 M, nama lengkapnya ialah “Abd al-Rahman Abu Zaid Waliuddin Ibnu Khaldun”. Dari jalur 

keturunannya, Ibnu Khaldun adalah campuran dari individu agamawan dan negarawan. Semangat yang inggi 

terhadap pengetahuan dan kontemplasi terlihat jelas pada ayah serta kakek-nya, selain itu keluarga Ibnu 

Khaldun dikenal karena aspirasi politik mereka yang tinggi, berilmu, terkemuka, dan menduduki posisi 

https://doi.org/10.31004/edukatif.v5i2.4775


703 Kontribusi Pemikiran Ibnu Khaldun terhadap Kontruksi Pendidikan Agama Islam - Abd Mannan, 

Atiqullah 

 DOI : https://doi.org/10.31004/edukatif.v5i2.4775 
 

Edukatif : Jurnal Ilmu Pendidikan  Vol 5 No 2 April 2023    

p-ISSN 2656-8063   e-ISSN 2656-8071 

 

penting dalm pemerintahan. Latar belakang inilah yang mempersiapkan kepribadian Ibnu Khaldun yang 

kemudian memulai perjalanannya sebagai negarawan dan ulama (Karim & Suhaini, 2020). 

Latar belakang keluarga tampaknya telah mempengaruhi dan menentukan perkembangan pemikiran 

Ibnu Khaldun dan mewariskan tradisi intelektual kepadanya. Pada saat yang sama, kebangkitan dan 

keruntuhan dinasti Islam, khususnya kebangkitan dan kejatuhan dinasti Umayyah dan Abbasiyah, 

memberikan kerangka teoritis untuk ilmu sosial dan ilmu-ilmu sosial juga filsafat Ibnu Khaldun (Jauhari, 

2020). 

Pada tahun 1382 M, ia ke Iskandariyah dan selanjutnya ke Mesir. Disana ia diangkat menjadi pejabat 

tinggi pada masa pemerintahan Dinasti Mamluk. Tidak lama tingggal di sana ia meninggal tepat pada tahun 

1406 M dalam usia 76 Tahun.(Dahlan, 2019) Selain seorang filosof, Ibnu Khaldun juga terkenal sebagai 

sosiolog, dan sangat fokus pada bidang kajian pendidikan. Hal tersebut terlihat dalam profesinya sebagai 

seorang pendidik yang selalu berpindah dari satu tempat ke tempat lain. 

Konsep Pendidikan Islam dalam Persepektif Ibnu Khadun 

Pendidikan menjadi bagian terpenting dari kehidupan manusia. Pendidikan Islam dengan berbagai 

model bertujuan untuk mempersiapkan umat manusia untuk kehidupan yang lebih baik di masa depan. 

karenanya, pendidikan Islam harus senantiasa dimutakhirkan untuk merespon perubahan zaman dan 

mempersiapkan peserta didik tidak hanya untuk kebahagiaan hidup setelah kematian, tetapi juga untuk 

kebahagiaan hidup di dunia ini (Nanu, 2021). 

Pemikiran Ibnu Khaldun tentang pendidikan tidak lepas dari cara pandangannya terhadap fenomena 

sosial manusia. Menurut Ibnu Khaldun pendidikan merupakan elemen dasar bagi manusia serta merupakan 

keniscayaan yang alami.(Khaldun, 2015) Secara tegas Ibnu Khaldun menyatakan bahwa “pada dasarnya 

manusia memiliki potensi yang sama dengan hewan, yang berupa pancaindera, gerak, makan, tempat tinggal 

dan semacamnya. Namun ia memiliki kelebihan dari potensi tersebut berupa potensi pikir yang bisa 

membimbing hidupnya atas bantuan sesamanya dan dapat menerima serta mengikuti ajaran tuhan yang 

dibawa oleh para Nabi”.(Khaldun, 2015) Dan dengan potensi berpikir, manusia juga mampu memperoleh 

pengetahuan dan keterampilan. 

Pendekatan Ibnu Khaldun mengenai pendidikan bukan berangkat sebagai seorang filosof, pemikir 

agama, moralis atau ahli hukum. Akan tetapi ia mendekati pendidikan sebagai seorang sosiolog dan ahli 

sejarah.(Alatas, 2017) Ibnu Khaldun berpandangan bahwa perkembangan pendidikan tidak bisa lepas dari 

perkembangan ekonomi dan peradaban. “Ilmu-ilmu itu menjadi bertambah banyak sejalan dengan besarnya 

kemakmuran dan tingginya tingkat peradaban”. Sebab kemajuan pembangunan ekonomi dan sosial budaya 

akan otomatis mendorong berkembangnya macam keilmuan dan keahlian masyarakat. Pada saat kemakmuran 

menjadi bertambah, maka penghasilan masyarakat menjadi bertambah.(Khaldun, 2015)  

Dengan demikian konsep pendidikan yang ditawarkan oleh Ibnu Khaldun hampir mirip dengan konsep 

pendidikan liberal di masa modern. Yang mana pendidikan modern bertujuan untuk membebaskan kekuatan 

individu dengan mendidik mereka, dan dari pendidikan itu berhubungan dengan kebudayaan serta kebutuhan-

kebutuhan sosial tertentu (Alatas, 2017).  

Filsafat sosiologis Ibnu Khaldun membimbing pemikirannya tentang sains dan pendidikan dengan cara 

materialis-realistis. Ia tidak mengkotomi antara pendidikan intelektual dan pendidikan praktis, tetap berpegang 

pada perbedaan tradisional antara pendidikan dan pengajaran para pemikir sebelumnya. Bahkan, ia 

menghubungkan kecerdasan dengan daya biologis yang bekerja sama guna mendapatkan keterampilan atau 

memperoleh pengetahuan, atas asumsi bahwa kebiasaan yang dibentuk dengan memperoleh keterampilan atau 

memperoleh pengetahuan tidak lebih dari perilaku yang bersifat “fikriah-jasmaniah”. Dalam hal ini, 

pandangannya didukung oleh teori psikologis paling baru mengenai metode belajar (Aziz et al., 2022).  

Dari beberapa paparan sebelumnya dapat diketahui bahwa pandangan Ibnu Khaldun terkait pendidikan 

berbeda dari para tokoh pendidikan Islam pada umumnya, karena menurutnya, pendidikan merupakan suatu 

https://doi.org/10.31004/edukatif.v5i2.4775


704 Kontribusi Pemikiran Ibnu Khaldun terhadap Kontruksi Pendidikan Agama Islam - Abd Mannan, 

Atiqullah 

 DOI : https://doi.org/10.31004/edukatif.v5i2.4775 
 

Edukatif : Jurnal Ilmu Pendidikan  Vol 5 No 2 April 2023    

p-ISSN 2656-8063   e-ISSN 2656-8071 

 

lapangan kerja, dan dalam mencari ilmu, manusia pada umumnya tidak sekedar bertujuan meningkatkan 

derajat akal, tubuh dan jiwa atau sekedar mendekatkan diri pada Allah dan memperoleh kebahagiaan akhirat 

sebagaimana pendapat umum dari kalangan pendidikan Islam, lebih dari itu pendidikan merupakan sarana 

untuk meningkatkan kesejahteraan hidup manusia. 

Tujuan Pendidikan Islam 

Pandangan Ibnu Khaldun berkenaan dengan pendidikan Islam derdasarkan konsep atau paradigma 

filosofis-empiris. Dengan paradigma tersebut ia memberikan arah dan tujuan pendidikan Islam secara 

visioner, efektif dan efisien.(Fikri, 2014) Dalam Muqaddimah Ibnu Khaldun tidak memebahas tujuan 

pendidikan dalam satu bab khusus, namun beberapa uraiannya dapat memberikan kesimpulan terhadap arah 

tujuan pendidikan yang diinginkan. 

Menurut Ibnu Khaldun, “Tujuan pendidikan Islam itu bermacam-macam serta bersifat universal”. 

Antara lain, tujuan Pengembangan akal, Ibnu Khaldun menyatakan, “sebagian tujuan pendidikan ialah 

memberikan pekuang bagi akal agar lebih aktif dan beraktivitas. Hal itu bisa dilakukan dengan proses 

pencarian ilmu dan pengetahuan. Dengan mencari ilmu dan pengetahuan, suatu kegiatan yang dengannya 

manusia dapat meningkatkan potensi akalnya. Selain itu, dengan potensi yang dimiliki akal dapat mendorong 

manusia agar memiliki dan memelihara ilmu. Dengan proses pendidikan manusia selalu berusaha untuk 

menguji pengetahuan atau informasi yang diperoleh orang-orang terdahulu. Manusia mengumpulkan fakta 

dan daftar serta keterampilan yang diperolehnya, untuk memperoleh warisan pengetahuan yang lebih besar, 

yang meningkat selama berabad-abad karena aktivitas pikiran manusia.”.(Fikri, 2014) Berdasarkan teori 

tersebut, Ibnu Khaldun meyakini bahwa tujuan pendidikan adalah untuk meningkatkan kecerdasan dan 

kemampuan berpikir manusia. Dengan kemampuan ini, manusia akan dapat mengembangka kemampuannya 

dengan memperoleh sebanyak mungkin pengetahuan ketika belajar. 

Tujuan Perbaikan Masyarakat, dalam hal perbaikan masyarakat, Ibnu Khaldun menyatakan bahwa 

“Pendidikan merupakan hal yang lumrah dalam peradaban manusia”.(Khaldun, 2015) "Pengetahuan dan 

pengajaran sangat dibutuhkan untuk menggerakkan kehidupan masyarakat ke arah yang lebih baik. Semakin 

aktif budaya masyarakat, semakin besar kualitas dan vitalitas keterampilan masyarakat”.(Khaldun, 2015) " 

Pengetahuan dan pengajaran diperlukan untuk meningkatkan taraf hidup masyarakat ke arah yang lebih baik. 

Semakin semarak budaya masyarakat, semakin besar kualitas dan vitalitas keterampilan masyarakat." 

Tujuan meningkatkan ketaqwaan dan keimanan, “Dari segi spiritual, tujuan pendidikan adalah untuk 

meningkatkan spiritualitas manusia dengan mengamalkan ibadah peringatan dan melaksanakan ibadah sufi 

dengan mengisolasi diri dari masyarakat semaksimal mungkin” (Khaldun, 2015).  

Berdasarkan ketiga aspek tujuan pendidikan tersebut, bisa disimpulkan bahwa “Ibn Khaldun 

memandang pendidikan tidak sebatas sarana untuk memperoleh ilmu, tetapi juga merupakan investasi di masa 

yang akan datang, terkait dengan bidang pekerjaan (job commitment), dan tentunya adalah pembentukan 

kepribadian dan pengajaran untuk berpikir benar dan bertindak benar” (Nata, 2016).  

Materi dan Klasifikasi Ilmu dalam Pendidikan Islam 

Agar bisa merencanakan kurikulum yang sesuai, serta bisa digunakan dalam rangka mencapai tujuan 

pendidikan yang telah ditetapkan, Ibnu Khaldun membagi ilmu berdasarkan sub materi yang dikaji 

didalamnya beserta kegunaan masing-masing ilmu tersebut bagi yang mempelajarinya.(Nahrowi, 2018) Ia 

Mengkategorikan sains dan menjelaskan pokok-pokok pembahasan bagi siswa. Ia mengembangkan kurikulum 

yang tepat sebagai sarana untuk mencapai berbagai tujuan pendidikan. Hal ini dilakukan karena kurikulum 

dan sistem pendidikan yang tidak sejalan dengan pikiran dan psikologi siswa akan membuat mereka enggan 

dan malas untuk belajar.(Wajdi, 2015)  

Secara garis besar, Ibnu Khaldun mengklasifikasi ilmu menjadi dua bagian, yaitu, Ilmu-ilmu 

Tradisional (Naqliyah), Ilmu naqliyyah adalah ilmu yang sumbernya adalah al-Qur'an dan Hadist, yang 

diteruskan dari generasi terdahulu sampai generasi masa sekarang. Hal tersebut, alasannya hanya merupakan 

https://doi.org/10.31004/edukatif.v5i2.4775


705 Kontribusi Pemikiran Ibnu Khaldun terhadap Kontruksi Pendidikan Agama Islam - Abd Mannan, 

Atiqullah 

 DOI : https://doi.org/10.31004/edukatif.v5i2.4775 
 

Edukatif : Jurnal Ilmu Pendidikan  Vol 5 No 2 April 2023    

p-ISSN 2656-8063   e-ISSN 2656-8071 

 

penghubung antara cabang pertanyaan dan cabang pokok (al-Qur'an dan as-Sunnah) sebab informasi ilmiah 

ini didasarkan pada al-Qur'an dan as-Sunnah.(Khaldun, 2015)  

Pembagian ilmu-ilmu naqliyah sangat bervariasi dan merupakan keharusan bagi kita untuk 

mempelajarinya sebab merupakan prasyarat dalam memahami hukum (ajaran) tuhan. Ajaran tuhan tiada lain 

datang dari kitab suci dan hadits, sehingga pertama-tama dalam memahaminya membutuhkan elaborasi kata 

(redaksional) nya. Hal ini menjadi pokok bahasan ilmu tafsir. Lalu, kita juga memerlukan pengetahuan 

tentang cara membaca yang tepat dan benar yang merupakan bahasan pokok ilmu qira’at. Kita juga harus 

memahami jalur mata rantai (sanad) hadits, hal-ihwal perawi dan sebagainya sebagai nahasn pokok ilmu 

hadits. Selanjutnya, kita membutuhkan ishtimbath hukum dari dalil pokok (sumber baku), sehingga diperlukan 

metode ishtimbath, yang menjadi bahsan pokok ilmu ushul fiqih. Lalu, kita akan mempunyai kemampuan 

memahami hukum-hukum tuhan terhadap perilaku para mukallaf, yaitu bahasan pokok ilmu fiqih.(Khaldun, 

2015)  

Ibnu Khaldun juga mengelompokkan ilmu kalam dan ilmu tasawuf kedalam kelompok ilmu-ilmu 

syar’i. Menurutnya “ilmu kalam adalah ilmu yang menyajikan rahasia aqidah keimanan atau tauhid, serta 

disajikan berdasar kepada penalaran logis”. Mengenai ilmu tasawuf, ia berpendapat bahwa ilmu tersebut 

merupakan ilmu syar’i, karena ia muncul disebabkan para ulama terdahulu melakukan ‘uzlah untuk beribadah 

dan menjahui kesenangan duniawi, serta berzuhud dalam masalah keduniaan (Khaldun, 2015).  

Selain itu, Ibnu Khaldun memasukkan Ilm “Ta’bir al-Ru’ya” dalam al-‘ulum al-syar’iyah, karena 

menurutnya ilmu tentang ta’bir mimpi ini sudah dikenal sejak zaman dulu dan diceritakan pula sebagaimana 

Nabi Yusuf as menafsirkan mimpi, dan ilmu tersebut didasarkan atas aturan dan hubungan yang diturunkan 

dari satu generasi ke generasi lainnya, sehingga ada diantara mereka yang menulis tentang hal tersebut 

(Khaldun, 2015).  

Secara singkat dapat kita pahami bahwasannya termask dalam klasifikasi ilmu naqli, yaitu: “al-Qur’an 

dan sunnah, Ulumul Qur’an, Ulumul Hadits, Ushul Fiqh, Fiqh, Ilmul kalam, Ilmul Tasawuf, dan ilmu tafsir 

mimpi (Ilm Ta’bir al-Ru’ya)”. 

Ibnu Khaldun menyatakan, “Seluruh ilmu naqliyah didedikasikan untuk seorang muslim. Merupakan 

kewajiban setiap muslim untuk mempelajarinya dan merupakan hal penting dalam kehidupan mereka karena 

berhubungan langsung dengankepada agama dan membantu mereka agar hidup dengan baik, keadaan dasar 

serta menghindari semua keburukan” (Khaldun, 2015).  

Ilmu-ilmu Filsafat atau rasional (Aqliyah), Ilmu aqliyah adalah ilmu yang berasal dari kegiatan akal 

manusia dan perenungannya. Pengetahuan semacam ini adalah fitrah bagi manusia, pengetahuan tersebut 

dimiliki oleh seluruh kelompok masyarakat dalam dunia, dan telah muncul sejak munculnya peradaban 

manusia hidup di bumi, yang dikenal dengan ilmu filsafat dan ilmu kebijaksanaan (Khaldun, 2015).  

Dengan demikian, ilmu-ilmu ini tidak hanya khusus dipelajari oleh umat Islam atau umat-umat tertentu 

selain Islam. Ilmu-ilmu ini dikenal oleh seluruh umat manusia dengan bertahap sejak ia lahir, berkat karunia 

aktivitas pikirannya. Pada prinsipnya, merupakan keharusan bagi semua orang mempelajari serta 

mengenalnya, sebab ilmu aqliyyah memberikan pengaruh yang signifikan terhadap perkembangan pemikiran 

dan kebudayaan masyarakat.  Sedangkan Ilmu aqliyah menurut Ibnu Khaldun ada empat macam: 

1. Ilmu Logika (Ilmul Manthiq), yang mengarahkan pelajar dan menjaga dari berpikir yang salah. 

Dengan kata lain, Ilmul manthiq adalah ilmu yang digunakan untuk mengetahui, batasan kerangka 

pengetahuan, apa yang benar dan apa yang rusak, karena sifat dan dalilnya dengan berbagai 

alasan.(Khaldun, 2015) Ibnu Khaldun melihat ilmu manthiq sebagai salah satu ilmu yang mendukung 

aqliyah lainnya karena ia juga meyakini bahwa ilmu lughat, nahwu, adab dan bayan mendukung ilmu 

naqliyah.  

2. Ilmu Fisika (Ilmul Thabi’iyah), merupakan ilmu yang mengkaji tentang fisik serta dinamikanya. Ilmu 

ini memperhatikan aspek makro maupun mikro beserta cabang-cabangnya, seperti ilmu hewan, 

https://doi.org/10.31004/edukatif.v5i2.4775


706 Kontribusi Pemikiran Ibnu Khaldun terhadap Kontruksi Pendidikan Agama Islam - Abd Mannan, 

Atiqullah 

 DOI : https://doi.org/10.31004/edukatif.v5i2.4775 
 

Edukatif : Jurnal Ilmu Pendidikan  Vol 5 No 2 April 2023    

p-ISSN 2656-8063   e-ISSN 2656-8071 

 

manusia, tumbuh-tumbuhan dan barang-barang tambang; ilmu tentang benda-benda angkasa; ilmu 

yang berkenaan gerak fisik, yaitu nafas dengan berbagai aspeknya, yang terdapat pada hewan dan 

tumbuh-tumbuhan. Diantaranya adalah “ilmu Kedokteran (Ilmul Thobbi), yakni ilmu yang 

mempelajari tentang tubuh manusia dari segi sakit dan sehatnya”.(Khaldun, 2015)  

3. Metafisika (Ilm al-Ilahiyat), “Ini adalah ilmu berpikir tentang keberadaan Yang Mutlak. Pertama, 

memberikan gambaran tentang masalah jasmani dan rohani secara umum, tentang keesaan, 

keserbaragaman, apa yang wajib, apa yang mungkin, dll. Uraian selanjutnya mengenai awal segala 

yang ada (maujudat) sehingga diperoleh hal-hal yang bersifat spiritual, dan yang terakhir masalah 

jiwa tanpa tubuh dan dipulihkan”.(Khaldun, 2015)  

4. Ilmu Matematika (Ilm al-'Adadiyah), “Ini adalah ilmu yang mempelajari semua skala dan meliputi 

empat macam keilmuan, yaitu: a) Geometri, yang membahas tentang ilmu penjumlahan, perkalian, 

pengurangan, dan pembagian. ilmu yang digunakan untuk mencari bilangan-bilangan yang tergabung 

dalam deret aritmetika dan geometri c) Musik, ilmu tentang mengukur bunyi dan tinggi nada serta 

mengukurnya secara numerik Hasilnya adalah ilmu tentang tinggi nada dan musik d) Astronomi Ilmu 

yang mempelajari gerak bintang dan planet”.(Khaldun, 2015)  

Secara singkat Abudin Nata merumuskan bahwa Ibnu Khaldun mengklasifiksi ilmu pengetahuan dalam 

tiga karakteristik: 

1. Ilmu lisan (bahasa): ilmu tata bahasa (grammar), sastra atau susunan puitis bahasa (puisi). 

2. Ilmu Naqli : Ilmu yang diambil dari Al-Qur'an dan sanad tafsirnya, hadits, yang didalamnya dibahas 

pentashihan dan istimbath qawa'id fiqhiyah yang dengannya manusia mengetahui segala perintah dan 

larangan Allah. Ilmu tafsir, ilmu hadis, ilmu Ushul Fiqh banyak ditemukan dari Al Quran ini yang 

dapat digunakan untuk menganalisis hukum-hukum Allah melalui istimbats. 

3. Ilmu aqli adalah ilmu yang mengarahkan pikiran atau kebijaksanaan manusia kepada filsafat dan 

semua ilmu termasuk manthiq (logika), ilmu alam, teologi, teknik, aritmatika, ilmu perilaku termasuk 

ilmu gaib dan astrologi.(Nata, 2016)  

Berkaitan dengan penyusunan ilmu-ilmu yang menurut urgensinya bagi yang mempelajari (murid), 

Ibnu Khaldun membaginya atas dua bagian, masing-masing dalam urutan kepentingan, tujuan dan prioritas, 

yaitu: 

1. Ilmu-ilmu agama dan keislaman seperti al-Quran, Hadist, Fiqh, Tafsir, dll. 

2. Ilmu aqliyyah seperti fisika, metafisik dll. 

3. Sarana ilmiah untuk membantu ilmu agama, linguistik, nahwu dan ilmu lainnya. 

4. Alat-alat ilmu untuk membantu ilmu aqliyyah seperti ilmu manthiq.(Masykur, 2021)  

Dalam klasifikasi ilmu ini dapat diketahui dengan jelas bahwa pemikiran Ibnu Khaldun berorientasi pada 

hal-hal yang sekiranya tidak memisahkan antara ilmu-ilmu yang bersifat teori dengan ilmu-ilmu yang bersifat 

praktis, serta berusaha menyeimbangkan ilmu agama dan ilmu umum. 

Meski ia menempatkan ilmu agama di urutan pertama, akan tetapi ia juga menempatkan ilmu-ilmu 

aqliyyah pada posisi yang sama-sama penting dan mulia dari ilmu agama. Hal ini dikarenakan ilmu aqliyyah 

bersumber dari aktivitas nalar akal manusia yang merupakan karunia istimewa dari Allah. 

Metode Pengajaran dalam Pendidikan Islam 

Ibnu Khaldun mengungkap beberapa metode yang bisa digunakan oleh guru dalam rangka 

menyampaikan materi pelajaran kepada anak didik, yaitu: 

Metode Hafalan, Ibnu Khaldun setuju dengan adanya metode menhafal dalam pendidikan Islam. Akan 

tetapi, cara tersebut hanya bisa dipakai pada bidang tertentu. Khususnya ketika pembelajaran bahasa, 

diperlukan pendekatan menghafal. Sebagaimana dalam ajaran Arab Mudhar, yang mana dengan bahasa asli 

ini al-Qur'an diturunkan. Ia menjelaskan, “Cara yang baik untuk mempelajarinya (ta'lim) bisa dimulai dengan 

menghafal ucapan orang Arab lama dari Qur'an dan Hadits, perkataan para pendahulu, pidato bangsa Arab, 

https://doi.org/10.31004/edukatif.v5i2.4775


707 Kontribusi Pemikiran Ibnu Khaldun terhadap Kontruksi Pendidikan Agama Islam - Abd Mannan, 

Atiqullah 

 DOI : https://doi.org/10.31004/edukatif.v5i2.4775 
 

Edukatif : Jurnal Ilmu Pendidikan  Vol 5 No 2 April 2023    

p-ISSN 2656-8063   e-ISSN 2656-8071 

 

dan puisi. Setelah siswa hafal banyak puisi dan prosa, dia akan belajar bagaimana mengungkapkan pendapat 

secara langsung, sama dengan orang yang dilahirkan dan dibesarkan di kalangan orang Arab. Mereka 

kemudian harus mencoba membangkitkan pemikiran mereka berdasarkan bentuk bahasa Arab standar dan 

susunan kalimat. Menghafal dan menghasilkan ide dengan cara ini, dan kemudian sering mengulanginya, akan 

memberi mereka keterampilan yang terus berkembang”.(Khaldun, 2015)  

Selain itu, Ibnu Khaldun juga menyebutkan bahwa bagi mereka yang belajar bahasa Arab wajib 

menghafal banyak materi. Ia juga menjelaskan, “Kualitas keahlian tergantung pada kualitas, jenis dan 

kuantitas materi yang dihafalkan. Kualitas penggunaan bahasa keturunan seseorang bergantung pada kualitas 

materi yang dipelajari atau dihafalnya. Ia juga menyebutkan bahwa Keterampilan yang diperoleh akan lebih 

meningkat dengan bertambahnya hafalan atau materi sastra yang dikuasai”.(Khaldun, 2015)  

Metode Dialog, Sebagaimana yang dijelaskan pada bagian sebelumnya bahwa metode hafalan hanya bisa 

digunakan pada bidang tertentu misalnya pembelajaran bahasa, dan beberapa pelajaran lain tidak cocok bila 

menggunakan metode hafalan bahkan Ibnu Khaldun sendiri mengkritik metode menghafal berkaitan dengan 

penguasaan suatu disiplin ilmu secara menyeluruh sehingga memperoleh kompetensi (malakah) terhadap ilmu 

dipelajari. Menurutnya, metode yang sangat tepat agar memahami suatu bidang ilmu ialah metode 

diskusi.(Khaldun, 2015)  

Oleh karena itu, Ibnu Khaldun menekankan bahwa kebiasaan atau keahlian (malakah) yang dihasilkan 

dengan metode dialog (diskusi) hanya dihasilkan oleh para ulama atau mereka yang bersemangat menutut 

ilmu. Semuanya bersifat fisik, entah itu kemampuan dalam tubuh atau aritmatika di otak, karena kemampuan 

manusia untuk berpikir. Berkaitan dengan Metode diskusi ini Ibnu Khaldun menulis: “Cara termudah untuk 

mendapatkan malakah ini adalah dengan melatih lisan dengan menyampaikan pemikiran secara kongkrit 

dalam dialog dan beradu argumen tentang forum ilmiah. Ini adalah cara yang memperjelas masalah dan 

memperoleh pemahaman”.(Khaldun, 2015)  

Metode Study-Tour (Rihlah), Ibnu Khaldun menganjurkan pencarian ilmu karena melalui metode ini 

siswa dapat dengan mudah mengakses berbagai sumber pengetahuan sesuai dengan sifat eksploratifnya, 

sedangkan pengetahuannya berdasarkan pengamatan langsung akan melengkapi pengetahuan yang 

diperolehnya melalui pengamatan indrawi. implikasi besar. Dalam pandangannya, perjalanan (rihlah) adalah 

perjalanan untuk bertemu guru dengan pengetahuan khusus dan belajar dari cendikiawan dan ilmuwan 

terkemuka, serta orang-orang berpengaruh”.(Khaldun, 2015)  

Secara lebih rinci Ibnu Khaldun menerangkan, “Keterampilan yang diperoleh dengan bertemu secara 

pribadi dengan para guru akan lebih kuat dan mendarah daging, jadi semakin banyak guru yang berhubungan 

langsung dengan mereka, semakin dalam keahlian mereka”.(Khaldun, 2015)  

Metode Pentahapan (Tadarruj) dan Pengulangan (Tikrar), Pembelajaran siswa harus dilakukan 

selangkah demi selangkah, sedikit demi sedikit. Pertama, guru menjelaskan pokok-pokok bahasan pada setiap 

cabang bahasan yang diajarkan, dan informasi yang disampaikan harus bersifat umum atau komprehensif, 

Dengan tetap memperhatikan kompetensi penalaran dan kemauan siswa untuk memahami materi yang sedang 

dipelajari. Mengenai hal ini Ibnu khaldun menyatakan, “Ketahuilah bahwa hanya efektif untuk memberikan 

pengetahuan kepada siswa dengan cara langkah demi langkah, dan sedikit demi sedikit. Pertama, guru 

menjelaskan pokok-pokok permasalahan dari setiap cabang yang dibahas”.(Khaldun, 2015)  

Ibnu Khaldun menjelaskan bahwa pembelajaran tahap pertama harus bersifat umum dan menyeluruh agar 

siswa dapat memiliki pengetahuan umum yang cukup. Ia melanjutkan, “Informasi yang disampaikan harus 

bersifat global dan komprehensif, dengan mempertimbangkan kekuatan berpikir siswa dan persiapan untuk 

menguasai materi yang disajikan”.(Khaldun, 2015)  

Selanjutnya, guru mengulang kembali pengetahuan yang diberikan sehingga pemahaman anak meningkat 

melalui deskripsi dan bukti yang jelas sebelum beralih dari deskripsi global untuk mencapai tujuan 

pendidikan. Mengenai hal ini Ibnu Khaldun Menulis, “Cara terbaik untuk berlatih ini adalah dengan 

https://doi.org/10.31004/edukatif.v5i2.4775


708 Kontribusi Pemikiran Ibnu Khaldun terhadap Kontruksi Pendidikan Agama Islam - Abd Mannan, 

Atiqullah 

 DOI : https://doi.org/10.31004/edukatif.v5i2.4775 
 

Edukatif : Jurnal Ilmu Pendidikan  Vol 5 No 2 April 2023    

p-ISSN 2656-8063   e-ISSN 2656-8071 

 

memasukkan tiga kali pengulangan. Dalam beberapa kasus, diperlukan pengulangan berkali-kali, tetapi ini 

tergantung pada keterampilan dan kecerdasan siswa”.(Khaldun, 2015)  

Selanjutnya guru memberikan pengulangan dari apa yang disampaikan untuk meningkatkan pemahaman 

siswa. Sebagaimana telah dituliskan Ibnu Khaldun, “Keahlian hanya bisa diperoleh dengan mengulangi 

perbuatan, jika perbuatan itu dilupakan, keahlian yang dihasilkan juga dilupakan”.(Khaldun, 2015)  

Metode pembelajaran al-Qur’an, Menurut Ibnu Khaldun, dalam mempelajari Qur'an, umat Islam 

menggunakan teknik yang berbeda menurut ilmu belajarnya (taklim). “Misalnya, orang Ifriqiyah dan 

Maghribi yang membatasi diri mempelajari Al-Qur’an, sama sekali tidak menguasai keterampilan berbahasa. 

tidak mencoba untuk memahami logat bahasa (balaghah) ayat-ayat Qur'an." Sedang orang andalus, mereka 

memiliki persediaan yang sangat terbatas dari semua cabang pengetahuan, oleh karena itu, menurut apa yang 

mereka terima setelah pendidikan anak-anak dari pendidikan menengah, mereka adalah ahli kath dan sastra 

yang berkualitas tinggi atau berkualitas rendah.”.(Khaldun, 2015)  

 

Pembahasan 

Tujuan Pendidikan Islam 

Pandangan Ibnu Khaldun tentang pendidikan Islam didasarkan pada konsep dan metode filsafat 

empirisme. Dengan cara ini, ia memberikan arahan menuju tujuan pendidikan Islam yang ideal dan 

praktis.(Fikri, 2014) Pandangan Ibnu Khaldun tentang pendidikan Islam didasarkan pada konsep dan metode 

filsafat empirisme. Dengan cara ini, ia memberikan arahan menuju tujuan pendidikan Islam yang ideal dan 

praktis. 

Menurut Ibnu Khaldun, setidaknya ada tiga tujuan yang ingin dicapai dalam proses pendidikan Islam, 

yaitu: 

Tujuan Pengembangan Kualitas Berpikir 

Menurut Ibnu Khaldun, salah satu tujuan pendidikan adalah memberikan kesempatan bagi otak untuk 

terlibat dalam aktivitas yang lebih aktif. Hal ini dapat dilakukan melalui proses memperoleh pengetahuan dan 

keterampilan. Dengan mencari ilmu dan keterampilan, seseorang akan dapat meningkatkan potensi aktivitas 

pikirannya. Selanjutnya dengan potensinya, akal akan mendorong manusia untuk memperoleh dan 

melestarikan pengetahuan.(Jauhari, 2020)  

Mengenai tujuan pertama ini, dapat dipahami bahwa tujuan pengembangan kualitas berpikir sejalan 

dengan konsep Ibnu Khaldun bahwa manusia adalah makhluk berpikir. Menurutnya, ada tiga tingkatan alasan 

untuk hal ini. Berdasarkan tingkat penalaran ini, Ibnu Khaldun berpendapat bahwa manusia pada dasarnya 

bodoh dan dapat menjadi berpengetahuan dengan mencari ilmu atau pendidikan.(Maragustam, 2014)  

Dengan demikian, pendidikan bertujuan untuk memperoleh ilmu pengetahuan. Sementara ilmu 

pengetahuan akan meningkatkan kegiatan potensi akal sehingga manusia akan memiliki ketiga tingkatan akal 

sebagaimana pendapat Ibn Khaldūn sehingga sempurnalah eksistensi manusia sebagai makhluk berpikir. 

 

Tujuan Peningkatan Masyarakat 

Dalam hal memperbaiki masyarakat, Ibnu Khaldun menganggap ilmu pengetahuan dan pengajaran 

sangat penting bagi peradaban. Dan ilmu pengetahuan dan pengajaran diperlukan untuk meningkatkan 

kehidupan masyarakat dan bergerak menuju masa depan yang lebih baik. Semakin hidup budaya suatu 

masyarakat, semakin berkualitas dan dinamis keterampilan masyarakat tersebut.(Khaldun, 2015) Oleh karena 

itu, orang harus selalu berusaha memperoleh pengetahuan dan keterampilan sebanyak mungkin untuk 

membantu mereka dalam masyarakat yang dinamis dan berbudaya. Karena itu, dalam pandangannya, 

pendidikan adalah sarana kemajuan dan transendensi pribadi dan sosial. Selain untuk memperbaiki segala 

aspek kehidupan masyarakat, pendidikan juga bertujuan untuk mendorong tatanan sosial yang lebih 

baik.(Fikri, 2014)  

https://doi.org/10.31004/edukatif.v5i2.4775


709 Kontribusi Pemikiran Ibnu Khaldun terhadap Kontruksi Pendidikan Agama Islam - Abd Mannan, 

Atiqullah 

 DOI : https://doi.org/10.31004/edukatif.v5i2.4775 
 

Edukatif : Jurnal Ilmu Pendidikan  Vol 5 No 2 April 2023    

p-ISSN 2656-8063   e-ISSN 2656-8071 

 

Seperti tujuan pendidikan yang pertama, yang kedua juga berangkat dari pandangan Ibnu Khaldun 

bahwa manusia merupakan makhluk sosial. Dalam pandangannya, pembelajaran serta Pendidikan merupakan 

kebutuhan peradaban manusia. Padahal, pendidikan erat kaitannya dengan peradaban. Menurutnya, kegiatan 

pengembangan pendidikan hanya akan berlangsung di daerah dan masyarakat yang peradabannya meningkat 

dengan pesat.(Khaldun, 2015)  

Meskipun ilmu pengetahuan dan pendidikan dikembangkan dalam masyarakat yang berperadaban 

tinggi, di sisi lain Ibnu Khaldun juga berpendapat bahwa terbentuknya masyarakat berperadaban adalah 

karena peran pendidikan. Ia mengatakan, “Jelas, keuntungan dari masyarakat yang beradab adalah mereka 

menerima pengetahuan profesional dan derajat tertentu dari pengajaran ilmiah”.(Khaldun, 2015) Dapat 

dipahami dari penjelasan ini bahwa salah satu tujuan pendidikan Islam adalah untuk membentuk masyarakat 

yang  memiliki peradaban maju. 

 

Tujuan Peningkatan Takwa dan Iman 

Tujuan pendidikan spiritual adalah untuk mengembangkan sikap keagamaan melalui pengamalan 

ibadah dzikir dan mengisolasi diri dari masyarakat sebanyak-banyaknya untuk tujuan ibadah yang diamalkan 

oleh para sufi. 

Oleh karena itu, dengan target pendidikan spiritual ini, manusia akan memiliki kemampuan untuk 

menunaikan hak dan kewajibannya sebagai hamba Tuhan. Jika setiap aktivitas dilandasi iman, ilmu dan amal, 

maka dakwah akan terlaksana dengan baik.(Nahrowi, 2018)  

Dari ketiga tahapan tujuan pendidikan di atas dapat disimpulkan bahwa Ibnu Khaldun melihat 

pendidikan tidak hanya sebagai sarana untuk memperoleh ilmu pengetahuan, tetapi juga sebagai investasi 

masa depan serta berkaitan dengan pekerjaan (komitmen of job), selain itu tentunya , sebagai pedoman 

pembentukan karakter individu dan berpikir serta beramal secara benar.(Falah, 2018) 

Materi dalam Proses Pendidikan Islam 

Seperti yang telah disebutkan pada bab sebelumnya, kurikulum memiliki empat komponen utama, yaitu 

tujuan, materi, metode, dan evaluasi. Oleh karena itu, penjelasan kurikulum tentu saja tidak terlepas dari 

bahan ajar yang merupakan salah satu komponen dasar kurikulum. 

Secara garis besar, Ibn Khaldūn mengklasifikasi ilmu menjadi dua bagian, sebagai berikut: 

Al-‘Ulumun Naqlīyah Wadl‘Iyah 

Ilmu naqlīyah adalah ilmu yang datang dari Qur'an dan As-Sunnah dan disampaikan secara turun-

temurun. Dalam hal ini rasionalitas hanya digunakan sebagai penghubung antara cabang masalah dan cabang 

pokok (al-Qur'an dan as-Sunnah) karena informasi ilmiah ini berlandaskan pada kitab Allah dan Hadist 

Rasulullah.(Khaldun, 2015)  

Ilmu yang terkandung dalam Klasifikasi Ilmiah Naqli yaitu: al-Qur'an dan as-Sunnah, 'Ulumul Qur'ān, 

'Ulumul Hadits, Ushul Fiqh, Fiqh, 'Ilmul kalām, 'Ilmul tashawuf serta Ilmu arti Mimpi ('Ilm Ta'birur Ru'yā). 

Dalam pandangan Ibn Khaldun, semua ilmu naqlīyah hanya diperuntukkan bagi umat Islam. Menjadi 

keharusan bagi umat muslim untuk mempelajarinya, ini begitu penting dalam hidup mereka karena berkaitan 

langsung denagn agama dan membantu mereka agar hidup lebih baik, dan sempurna. 

‘Ulumul ‘Aqlīyah 

Ilmu 'aqlīyah adalah ilmu yang bersumber dari akal manusia dalam aktivis perenungan mereka. Ilmu 

semacam ini adalah fitrah manusia, dan dipelajari oleh seluruh anggota masyarakat dalam dunia, dan telah ada 

dimulai ketika munculnya peradaban manusia yang hidup di bumi, yang disebut filsafat dan ilmu 

kebijaksanaan. 

Ilmu-ilmu ini tidak dipelajari secara eksklusif oleh umat Islam atau oleh orang-orang tertentu di luar 

Islam. Ilmu-ilmu ini secara bertahap telah dikenal oleh seluruh umat manusia sejak kelahirannya, berkat 

karunia aktivitas intelektualnya. Atas dasar ini, semua manusia harus mempelajari dan memahaminya, karena 

https://doi.org/10.31004/edukatif.v5i2.4775


710 Kontribusi Pemikiran Ibnu Khaldun terhadap Kontruksi Pendidikan Agama Islam - Abd Mannan, 

Atiqullah 

 DOI : https://doi.org/10.31004/edukatif.v5i2.4775 
 

Edukatif : Jurnal Ilmu Pendidikan  Vol 5 No 2 April 2023    

p-ISSN 2656-8063   e-ISSN 2656-8071 

 

merupakan ilmu yang matang, yang sangat penting bagi perkembangan kehidupan dan pemikiran dalam 

masyarakat yang beradab. Ilmu ‘aqlīyah menurut Ibn Khaldūn ada empat macam: 

1. Ilmu logika ('Ilmul Manthiq), yaitu ilmu yang memelihara proses penalaran tentang apa yang diketahui 

untuk menghindari kesalahan. Ilmu manthiq merupakan ilmu yang mendukung ilmu aqlyah lainnya seperti 

ilmu bahasa, nahwu, adab dan bayān sebagai pelengkap ilmu naqlīyah. 

2. Fisika ('Ilmul Thabī'īyah), ilmu tentang realitas pengalaman indrawi, yang meliputi gerak alamiah unsur-

unsur atom, mineral, benda langit, dan jiwa manusia yang menyebabkannya bergerak. Ini termasuk ilmu 

kedokteran ('Ilmul Thobbi), ilmu yang mempelajari tubuh manusia dalam kaitannya dengan penyakit dan 

Kesehatan 

3. Metafisika ('Ilmul Ilāhīyat), hasil pemikiran tentang metafisika. 

4. Matematika (‘Ilmul ‘Adadīyah), yaitu ilmu yang mempelajari berbagai ukuran, meliputi empat ilmu, 

yaitu: a) geometri (pengukuran), b) aritmatika, c) musik, d) astronomi.  

Dalam klasifikasi ilmu ini dapat diketahui dengan jelas bahwa pemikiran Ibn Khaldūn berorientasi pada 

hal-hal yang sekiranya tidak memisahkan antara ilmu-ilmu yang bersifat teori dengan ilmu-ilmu yang bersifat 

praktis, serta berusaha menyeimbangkan antara ilmu agama dengan ilmu umum. 

Meskipun mengutamakan ilmu agama, namun Ibn Khaldun juga menempatkan ilmu 'aqlīyah pada 

kedudukan dan ketinggian yang sama dengan ilmu agama. Hal ini karena ilmul 'aqlīyah muncul dari aktivitas 

berpikir manusia, yang berupa anugerah paling besar pemberian Allah. 

Metode Pengajaran Dalam Pendidikan Islam 

Seperti yang kita ketahui bahwa upaya pendidikan tidak akan berhasil dengan baik selama guru tidak 

mengetahui bakat atau potensi anak beserta perkembangannya dan metode belajar maupun mengajar yang 

tepat. Pandangan Ibn Khaldūn tentang manusia memberikan kerangka dasar pada teorinya terhadap komponen 

pendidikan. Misalnya, dalam proses pengajaran dilakukan secara bertahap, dari yang mudah ke sulit, 

sederhana untuk dijelaskan, garis besar hingga kompleks. Kecerdasan siswa juga perlu diperhatikan agar 

materi yang diajarkan mudah ditangkap.(Nasution, 2020)  

Pandangan Ibnu Khaldun tentang proses pembelajaran menempatkan faktor rasio (rasionalitas) sebagai 

pusat kemampuan manusia. Dia berpendapat bahwa sepanjang pembelajaran, penalaran memungkinkan siswa 

untuk memahami makna melalui bahasa lisan dan tulisan, untuk membandingkan hukum yang menetapkan 

keteraturan dan hubungan antara makna yang berbeda. Tidak semua pelajar mampu mencapai tingkatan 

puncak ini. Kepada siapa saja yang menemui kesulitan belajar, Ibn Khaldūn menasehati, agar meninggalkan 

cara-cara belajar yang bersifat artifisial (yang bukan alami) dan berusaha belajar dengan penalaran yang alami 

menurut pembawaannya. Ia menganjurkan agar pelajar itu memohon bimbingan tuhan yang menerangi 

jalannya belajar di depannya dan yang mengajarnya tentang hal-hal yang tidak diketahuinya.(Nasution, 2020)  

Ibn Khaldūn mengungkap beberapa metode dan prinsip-prinsip metode pengajaran yang bisa digunakan 

oleh guru dalam rangka menyampaikan materi pelajaran kepada anak didik, yaitu: 

Metode Hafalan 

Metode pendidikan yang paling klasik dalam Islam adalah hafalan, yang sudah dikenal sejak awal 

Islam. Hal ini terlihat dari usaha para murid untuk menerima dan memahami Al-Qur'an dan Hadits secara 

hafalan. Sampai saat ini metode ini masih diaplikasikan dalam proses pembelajaran pendidikan Islam.(Nata, 

2016)  

Ibnu Khaldun juga setuju dengan adanya haflan dalam pendidikan Islam. Namun, pendekatan tersebut 

hanya cocok untuk materi tertentu, seperti kursus bahasa. Bagi mereka yang ingin belajar bahasa Arab, 

mereka harus menghafal atau menguasai banyak materi. Kualitas keahlian tergantung pada kualitas, jenis dan 

kuantitas bahan hafalan. 

 

 

https://doi.org/10.31004/edukatif.v5i2.4775


711 Kontribusi Pemikiran Ibnu Khaldun terhadap Kontruksi Pendidikan Agama Islam - Abd Mannan, 

Atiqullah 

 DOI : https://doi.org/10.31004/edukatif.v5i2.4775 
 

Edukatif : Jurnal Ilmu Pendidikan  Vol 5 No 2 April 2023    

p-ISSN 2656-8063   e-ISSN 2656-8071 

 

Metode Dialog 

Sebagaimana yang dijelaskan pada bagian sebelumnya bahwa hafalan hanya dapat digunakan pada 

bidang-bidang tertentu seperti pembelajaran bahasa, dan beberapa pelajaran lain tidak cocok bila 

menggunakan metode hafalan bahkan Ibn Khaldūn sendiri mengkritik teknik hafalan terkait penguasaan 

tentang suatu ilmu secara keseluruhan sehingga memiliki pemahaman (malakah) terhadap ilmu tersebut. 

Menurutnya, teknik yang paling cocok untuk memahami suatu bidang ilmu ialah metode dialog.(Agus, 2020)  

Oleh karena itu, Ibnu Khaldun menegaskan bahwa kebiasaan atau kemampuan (malakah) yang 

diperoleh melalui metode diskusi hanya dapat dimiliki oleh para ulama atau orang yang benar-benar menuntut 

ilmu. Segala sesuatu bersifat fisik, baik itu kemampuan tubuh maupun aritmatika otak, karena manusia 

memiliki kemampuan berpikir.(Agus, 2020)  

Jadi, menurut Ibnu Khaldn, urgensi pendekatan percakapan terletak pada kemampuan seseorang untuk 

menguasai suatu ilmu. Cara termudah untuk mendapatkan malakah ini adalah dengan mengamalkan lidah 

dengan mengartikulasikan pemikiran dalam diskusi dan debat tentang masalah ilmiah. Ini adalah metode yang 

dapat memecahkan masalah dan meningkatkan pemahaman. 

Dialog adalah jembatan yang menghubungkan pikiran seorang dengan yang lainnya, karena dialog 

dipahami sebagai percakapan antara beberapa orang melalui tanya jawab, dimana terdapat tema dan materi 

yang dibahas.  

Metode Study-Tour (Riẖlah) 

Ibnu Khaldn menganjurkan study komparatif dalam pendidikan, karena dengan begitu siswa dapat 

dengan mudah mengakses banyak sumber pengetahuan sesuai dengan sifat eksploratif anak, dan pengetahuan 

mereka berdasarkan pengamatan langsung akan sangat mempengaruhi pemahaman mereka tentang 

pengetahuan melalui pengamatan indrawi. 

Oleh karena itu bisa dipahami bahwasannya cara agar menambah pemahaman siswa adalah dengan 

berdialog tatap muka dengan guru atau cendekiawan, biarkan siswa langsung menanyakan istilah yang 

berbeda, dan biarkan siswa menarik kesimpulan ilmiah darinya, karena memahami metode dan istilah 

merupakan alat untuk memperoleh pengetahuan. Selain itu, ilmu yang diperolehnya akan menjadi kokoh dan 

dapat memperkuat dirinya dengan membandingkannya dengan ilmu-ilmu lain. Oleh karena itu, perjalanan 

ilmu adalah satu-satunya cara untuk memperoleh ilmu yang bermanfaat dan sempurna, yang hanya diperoleh 

melalui interaksi tatap muka dengan guru yang unggul dan orang yang berilmu. 

Metode pendidikan dengan study tour (riẖlah) ini sejalan dengan ayat al-Qur’an sebagai berikut: 

لََةُ فَانْتشَِرُوا فيِ الْْرَْضِ وَابْتغَوُا مِنْ فضَْلِ اللَّهِ وَاذكْرُُوا اللَّهَ كَثيِرًا لعَلََّكُ ” ََ فَإِذاَ قضُِيتَِ الصَّ و ُُ ْْلِ  “مْ ُُ

“Ketika sholat selesai, berjalanlh kamu di muka bumi; dan carilah nikmat Allah dan ingatlah Allah selalu, dan 

kamu akan berhasil.” (QS. al-Jumū’ah (62): 10)  

Metode Bertahap (Tadrīj) dan Metode Berulang (Tikrar) 

Mengajar anak harus berdasarkan prinsip ketuntasan terlebih dahulu, tahap demi tahap, kemudian 

penyempurnaan, sehingga anak dapat menerima dan memahami permasalahan yang ada pada setiap bagian 

ilmu yang diajarkan. Anda tahu, mengajar hanya efektif jika Anda mengajar langkah demi langkah, sedikit 

demi sedikit..(Khaldun, 2015) Guru kemudian menanamkan ilmu tersebut dalam benak anak menurut 

kekuatan berpikir dan persiapan anak. 

Seterusnya guru menyajikan ulang ilmu tersebut kepada siswa materi lebih tinggi dengan memilih inti 

pelajaran, dengan menjelaskan secara lebih rinci. Dengan demikian guru bisa membimbing siswa ke tingkat 

pemahaman yang lebih tinggi.(Nata, 2016)  

Metode tadrīj yang ditawarkan oleh Ibn Khaldūn dalam proses pengajaran tersebut sesuai dengan 

konsep al-Qur’an, Suatu ketetapan hukum dalam al-Quran memperhatikan kondisi dan situasi masyarakat dan 

dilakukan secara bertahap sehingga dapat diterima dan dijalankan oleh umat Muslim dengan baik. Misalnya, 

https://doi.org/10.31004/edukatif.v5i2.4775


712 Kontribusi Pemikiran Ibnu Khaldun terhadap Kontruksi Pendidikan Agama Islam - Abd Mannan, 

Atiqullah 

 DOI : https://doi.org/10.31004/edukatif.v5i2.4775 
 

Edukatif : Jurnal Ilmu Pendidikan  Vol 5 No 2 April 2023    

p-ISSN 2656-8063   e-ISSN 2656-8071 

 

tahapan dalam penetapan hukum minuman keras (khamar), sebagai berikut: Pertama, surat al-Baqarah ayat 

219: 

ْْعِهِمَايَسْألَوُنكََ عَنِ الْخَمْرِ وَالْمَيْسِرِ قلُْ ”   “فيِهِمَا إثِمٌْ كَبِيرٌ وَمَنَافعُِ لِلنَّاسِ وَإِثمُْهُمَا أكَْبَرُ مِنْ نَ

“Mereka bertanya kepadamu tentang khamr dan judi. Bersabda: “Keduanya memiliki dosa besar dan sebagian 

kebaikan bagi manusia, tetapi dosa keduanya lebih banyak daripada kebaikannya". (QS. al-Baqarah (2): 219)  

Ayat ini menunjukkan buruknya khamar meski tidak melarang secara pasti. Kedua, Surat al-Nisā’ ayat 

43: 

” ََ لََةَ وَأنَْتمُْ سكَُارَى حَتَّى ُعَْلمَُوا مَا ُقَوُلوُ   “يَاأيَُّهَا الَّذِينَ آمَنوُا لََ ُقَْرَبوُا الصَّ

“Hai orang-orang beriman, janganlah berdoa dalam keadaan mabuk, agar kamu tidak mengerti apa yang kamu 

katakan.” (Q.S. an-Nisa’(4): 43)  

Ayat ini menetapkan keharaman khamar saat mendekati waktu shalat. Sedangkan saat waktu shalat 

masih lama, maka minum khamar diperbolehkan (mubah). selanjutnya, Surat Ma’idah ayat 90 menerangkan: 

” َِ ََ يَاأيَُّهَا الَّذِينَ آمَنوُا إنَِّمَا الْخَمْرُ وَالْمَيْسِرُ وَالْْنَْصَابُ وَالْْزَْلََمُ رِجْسٌ مِنْ عَمَلِ الشَّيْطَا و ُُ ْْلِ  “   فَاجْتنَبِوُهُ لعَلََّكُمْ ُُ

“Orang-orang yang beriman, benar (meminum) mabuk, berjudi, (mengorbankan) berhala, dan menarik takdir 

dengan anak panah, semuanya termasuk perbuatan setan. Jadi jauhi perilaku ini agar engkau bisa 

mendapatkan keberuntungan.” (QS. al-Ma’idah (5): 90)  

Ayat ini jelas menunjukkan larangan khamr. Ayat ini secara tegas melarang minum khamr, karena itu 

adalah perbuatan setan. 

Ini adalah gambaran tadrīj dalam Al-Qur'an, dan itu berlaku untuk larangan minum khamar. Sama 

halnya dengan konsep tadirīj (bertahap) dalam teori metode belajar menurut Ibnu Khaldūn. Pada prinsipnya 

metode belajar menurut Ibn Khaldūn, adalah pemberian kemudahan kepada manusia. Proses belajar harus 

dimulai dari hal-hal yang mudah, lalu secara bertahap menuju kearah bahan-bahan yang semakin sukar. 

Selanjutnya, guru mengulang kembali pengetahuan yang diberikan sehingga pemahaman anak 

dinaikkan ke tingkat selanjutnya melalui deskripsi dan bukti yang jelas sebelum berpindah dari deskripsi 

global untuk mencapai tujuan pendidikan. Dengan demikian, metode praktik yang baik terdiri dari tiga 

pengulangan. 

Metode tikrar tersebut selaras dengan prinsip tikrar dalam Qur’an, sebagaiman Allah berfirman: 

َْ كُنْتمُْ صَادِقيِنَ  ََ مَتىَ هَذاَ الْوَعْدُ إِ   وَيقَوُلوُ

“Dan mereka berkata: "Bilakah (terjadinya) janji ini (hari berbangkit) jika kamu adalah orang-orang yang 

benar?". (Q.S. Yasin (36): 48)  

Ayat ini termasuk salah satu dari sekian ayat yang berulang (tikrar) dalam Qur’an, selain terdapat 

dalam surah Yasin (36): 48, lafal ini akan kita dapati di dua surat yang saling terpisah, yaitu Q.S. An-Naml: 71 

dan Q.S. Al-Mulk: 25. Yang mana faedah pengulangan (tikrar) dalam al-Qur’an selain bertujuan sebagai 

penegasan atau penguatan (ta’kid), juga berfaedah untuk menghindari sikap lupa yang disebabkan kalimat 

tertentu terlalu panjang, sehingga jika sebuah kata tidak diulangi, dikhawatirkan kata yang berada di awal 

akan terlupakan. 

Metode Pembelajaran al-Qur’an 

Ibnu Khaldun memiliki poin yang sedkit sekali diungkapkan oleh para ahli yang lain dalam 

pembelajaran Al-Qur'an kepada generasi muda. Menurutnya, ketika mengajarkan Qur'an, umat Islam memiliki 

pendekatan berbeda berdasarkan pengetahuannya tentang taklim. 

Berdasarkan penerapan metode ini, Ibnu Khaldun lebih memilih memahami isi Qur'an secara 

menyeluruh daripada anak-anak yang membaca Al-Qur'an tanpa memahami maknanya. Sebab itu, ia memilih 

bahasa Arab menjadi dasar dari semua ilmu, bahkan Ibnu Khaldun menempatkan materi bahasa Arab di atas 

ilmu-ilmu lain, termasuk Qur'an dan semua ilmu agama. Menurutnya, mengutamakan pembelajaran Qur'an di 

atas pembelajaran bahasa Arab hanya akan membingungkan anak-anak sehingga mereka hanya membacanya 

dan tidak memahaminya, bahkan mungkin membingungkan maknanya. 

https://doi.org/10.31004/edukatif.v5i2.4775


713 Kontribusi Pemikiran Ibnu Khaldun terhadap Kontruksi Pendidikan Agama Islam - Abd Mannan, 

Atiqullah 

 DOI : https://doi.org/10.31004/edukatif.v5i2.4775 
 

Edukatif : Jurnal Ilmu Pendidikan  Vol 5 No 2 April 2023    

p-ISSN 2656-8063   e-ISSN 2656-8071 

 

Berdasarkan hasil dan pembahasan pada penilitian ini didapatkan beberapa perbedaan temuan dengan 

beberapa penelitian yang telah dipetakan sebelumnya, antara lain pemikiran Ibnu Khaldun tentang tujuan 

pendidikan dalam penelitian Didin Saepudin dan Saifudin dijelaskan bahwa tujuan Pendidikan menurut Ibnu 

Khaldun yaitu, mewujudkan bakat pemikiran (intelektual) dan Kepribadian (Moral/Akhlak) serta keahlian 

dalam bidang industry. Sedangkan dalam penelitian ditemukan bahwa, tujuan Pendidikan menurut Ibnu 

Khaldun ada tiga yaitu, peningkatan akal, perbaikan masyarakat dan peningkatan iman dan takwa. 

Kajian atau penelitian tentang tokoh pendidikan Islam sangat penting untuk terus dilakukan, 

sebagaimana penelitian tentang pemikiran pendidikan Ibn Khaldun, mengingat masih banyaknya pemikiran 

mereka yang masih relevan dengan konteks kekinian sehingga layak diaktualisasikan. Perangkat pendidikan, 

seperti kurikulum dan metode pengajaran, sebagaimana yang telah dirumuskan oleh Ibn Khaldun sangat perlu 

diterapkan pada proses pembelajaran saat ini, mengingat sejalan dengan perkembangan zaman, mental, 

moralitas, etos kerja dan semangat belajar masyarakat khususnya generasi muda yang semakin berkurang 

hanyut bersama derasnya arus modernisasi dan globalisasi serta arus westernisasi yang melanda masyarakat 

dunia Islam. Bagi praktisi pendidikan khususnya tenaga pendidik, diharapkan selalu aktif dalam 

pengembangan ilmu pengetahuan, tidak hanya menelan secara instan. Tetapi bagaimana mereka mampu 

menciptakan hal yang baru ataupun menggali khazanah tokoh-tokoh pemikir Islam terdahulu sehingga tidak 

ada kemandegan atau keterputusan dalam ilmu pengetahuan. 

SIMPULAN 

Pertama, Ibnu Khaldun berkeyakinan bahwa tujuan pendidikan Islam meliputi tiga aspek, yaitu aspek 

peningkatan akal, aspek perbaikan masyarakat dan aspek peningkatan keimanan dan ketakwaan. Kedua, 

menurut Ibnu Khaldun, materi pendidikan Islam terdiri dari banyak ilmu yang terbagi menjadi dua bagian, 

yaitu ‘ilmul naqlīyah dan ‘ilmul aqliyah. ‘Ilmul naqlīyah meliputi Qur'an, Sunah, Ulumul Qur'an, Ulumul 

Hadits, Ushul Fiqih, Fiqih, Ilmul Kalām, Ilmul Tashawuf dan Ilmu arti Mimpi (Ilmul Ta' birur Ruya). Ilmu-

ilmu aqlīyah meliputi logika (Ilmul Manthiq), fisika (Ilmul Thabiīyah), metafisik (Ilmul Ilāhīyat), dan 

matematika (Ilmul ‘Adadīyah). Selanjutnya Ibnu Khaldun membagi ilmu menjadi dua bagian menurut 

urgensinya yang masing-masing disusun menurut minat, kegunaan dan keutamaannya, yaitu; Ilmu-ilmu yang 

bernilai instrinsik, yang dipelajari karena faedah dari ilmu itu sendiri dan Ilmu dengan nilai instrumental 

ekstrinsik, yaitu ilmu instrumental dari kategori ilmu yang disebutkan di atas. Ketiga, metode pembelajaran 

yang dianjurkan Ibnu Khaldun antara lain: dialog, widyawisata (riẖlah), bertahap (tadrīj) dan berulang-ulang 

(tikrar). 

DAFTAR PUSTAKA 

Agus, Z. (2020). Pendidikan Islam Dalam Perspektif Ibnu Khaldun. Raudhah Proud To Be Professionals : 

Jurnal Tarbiyah Islamiyah, 5(1), 101–115. Https://Doi.Org/10.48094/Raudhah.V5i1.60 

Alatas, S. F. (2017). Ibn  Khaldun: Biografi  Intelektual  Dan  Pemikiran  Sang  Pelopor Sosiologi. Mizan. 

Alhaddad, M. R. (2018). Hakikat Kurikulum Pendidikan Islam. Raudhah Proud To Be Professionals : Jurnal 

Tarbiyah Islamiyah, 3(1), 57–66. Https://Doi.Org/10.48094/Raudhah.V3i1.23 

Amin, M. (2018). Kedudukan Akal Dalam Islam. Tarbawi Jurnal Pendidikan Agama Islam, 3(1). 

Https://Doi.Org/10.26618/Jtw.V3i01.1382 

Atiqullah, A., & Mannan, A. (2022). Kurikulum Pendidikan Islam: “Konsep Kurikulum Dalam Kitab 

Muqaddimah Ibn Khaldun Dan Relevansinya Dengan Pendidikan Islam Di Indonesia. Cv. Azka 

Pustaka. 

https://doi.org/10.31004/edukatif.v5i2.4775


714 Kontribusi Pemikiran Ibnu Khaldun terhadap Kontruksi Pendidikan Agama Islam - Abd Mannan, 

Atiqullah 

 DOI : https://doi.org/10.31004/edukatif.v5i2.4775 
 

Edukatif : Jurnal Ilmu Pendidikan  Vol 5 No 2 April 2023    

p-ISSN 2656-8063   e-ISSN 2656-8071 

 

Aziz, S., Fahman, M., & Latif, M. A. (2022). Pendekatan Pragmatis Dalam Pendidikan Islam: Kajian 

Terhadap Teori Al-Dzara’i’ Dalam Filsafat Pendidikan Islam. Al-Aufa: Jurnal Pendidikan Dan Kajian 

Keislaman, 3(1), 58–79. Https://Doi.Org/10.32665/Alaufa.V3i1.1196 

Chamadi, M. R. (2017). Konsep Manusia Dalam Pemikiran Ibnu Khaldun. El-Hamra: Jurnal Kependidikan 

Dan Kemasyarakatan, 2(3). 

Dahlan, Z. (2019). Nukilan Pemikiran Islam Abad Pertengahan; Gagasan Pendidikan Ibn Khaldun (732/1332-

808/1406). Ihya Al-Arabiyah: Jurnal Pendidikan Bahasa Dan Sastra Arab, 5(2). 

Http://Dx.Doi.Org/10.30821/Ihya.V5i2.7655 

Falah, A. (2018). Konsep Kurikulum Dan Metode Pendidikan Anak Dan Remaja Perspektif Ibnu Khaldun. 

Konseling Edukasi “Journal Of Guidance And Counseling,” 1(1). 

Https://Doi.Org/10.21043/Konseling.V1i1.4206 

Fauzan, F. (2014). Kurikulum Pendidikan Islam Dalam Perspektif Tokoh Pendidikan Islam. Jurnal Ilmiah 

Peuradeun, The Indonesian Journal Of The Social Sciences, 2(1). 

Fikri, M. (2014). Psikologi Belajar Berbasis Pedagogis. Nourhas Publishing. 

Hamzah, A. (2019). Metode Penelitian Kepustakaan. Literasi Nusantara. 

Jauhari, M. I. (2020). Konsep Pendidikan Ibnu Khaldun Dan Relevansinya Terhadap Pendidikan Di Era 

Modern. Jurnal Komunikasi Dan Pendidikan Islam, 9(1), 2020. 

Junaedi, A. W. And Muh. A. S. (2021). Proses Dan Prinsip Pengembangan Kurikulum Pendidikan Guru 

Madrasah Ibtidaiyah. Edukatif: Jurnal Ilmu Pendidikan, 3(2). 

Https://Doi.Org/10.31004/Edukatif.V3i2.278 

Karim, A. K. A., & Suhaini, N. (2020). Kepentingan Teori Dan Ilmu Sosiologi Dalam Konteks Pendidikan 

Menurut Perspektif Ibnu Khaldun. Jurnal Tuah, 1(1). 

Khaldun, A. R. Bin M. Bin. (2015). Muqaddimah Ibn Khaldun (A. Thoha, Trans.). Pustaka Firdaus. 

Mannan, A. (2016). Tujuan, Materi, Dan Metode Pendidikan Islam Perspektif Ibn Khaldun. Islamuna: Jurnal 

Studi Islam, 3(1). 

Maragustam. (2014). Filsafat    Pendidikan    Islam: Menuju    Pembentukan    Karakter   Menghadapi   Arus   

Global. Kurnia Alam Semesta. 

Marianti, M. (2020). Konsep Pendidikan Anti-Terorisme Relevansinya Bagi Pendidikan Islam. Toleransi: 

Media Ilmiah Komunikasi Umat Beragama, 12(1), 48. Https://Doi.Org/10.24014/Trs.V12i1.10637 

Masykur, F. (2021). Konsepsi Keilmuan Dan Pendidikan Islam Menurut Ibnu Khaldun. Tarbawi: Jurnal 

Pemikiran Dan Pendidikan Islam, 4(1). Https://Doi.Org/10.51476/Tarbawi.V4i1.243 

Mendes, E., Wohlin, C., Felizardo, K., & Kalinowski, M. (2020). When To Update Systematic Literature 

Reviews In Software Engineering. Journal Of Systems And Software, 167, 110607. 

Https://Doi.Org/10.1016/J.Jss.2020.110607 

Miles, M. B., Huberman, A. M., & Saldana, J. (2014). Qualitative Data Analysis, A Methods Sourcebook (T. 

R. Rohidi, Trans.). Ui-Press. 

Nahrowi, M. (2018). Konsep Pendidikan Islam Dalam Perspektif Ibnu Khaldun. Falasifa : Jurnal Studi 

Keislaman, 9(2), 77–90. Https://Doi.Org/10.36835/Falasifa.V9i2.123 

Nanu, R. P. (2021). Pemikiran Syed Muhammad. Naquib Al-Attas Terhadap Pendidikan Di Era Modern. 

Tarbawi Jurnal Pendidikan Agama Islam, 6(1). Https://Doi.Org/10.26618/Jtw.V6i01.3436 

Nasution, I. Z. (2020). Pemikiran Pendidikan Ibnu Khaldun. Intiqad: Jurnal Agama Dan Pendidikan Islam, 

12(1), 69–83. Https://Doi.Org/10.30596/Intiqad.V12i1.4435 

Nata, A. (2016). Pendidikan Dalam Perspektif Al-Qur’an. Kencana. 

https://doi.org/10.31004/edukatif.v5i2.4775


715 Kontribusi Pemikiran Ibnu Khaldun terhadap Kontruksi Pendidikan Agama Islam - Abd Mannan, 

Atiqullah 

 DOI : https://doi.org/10.31004/edukatif.v5i2.4775 
 

Edukatif : Jurnal Ilmu Pendidikan  Vol 5 No 2 April 2023    

p-ISSN 2656-8063   e-ISSN 2656-8071 

 

Nurainah, N. (2019). Pendidikan Dalam Perspektif Ibnu Khaldun. Serambi Tarbawi: Jurnal Studi Pemikiran, 

Riset Dan Pengembangan Pendidikan Islam, 7(1). 

Nurhalita, N. And H. (2021). Relevansi Pemikiran Pendidikan Ki Hajar Dewantara Pada Abad Ke 21 Abstrak. 

Edukatif: Jurnal Ilmu Pendidikan, 3(2), 298–303. Https://Doi.Org/10.31004/Edukatif.V3i2.299 

Nurmadiah, N. (2014). Kurikulum Pendidikan Agama Islam. Al-Afkar : Jurnal Keislaman & Peradaban, 2(2). 

Https://Doi.Org/10.28944/Afkar.V2i2.93 

Qolbi, K. S. And T. H. (2021). Impelementasi Asas-Asas Pengembangan Kurikulum Terhadap Pengembangan 

Kurikulum Pendidikan Agama Islam. Edukatif: Jurnal Ilmu Pendidikan, 3(4). 

Https://Doi.Org/10.31004/Edukatif.V3i4.511 

Saepudin, D., & Saifudin, S. (2019). Visi Pendidikan Islam: Perspektif Ibn Khaldun. Tawazun; Jurnal 

Pendidikan Islam, 12(2). 

Snyder, H. (2019). Literature Review As A Research Methodology: An Overview And Guidelines. Journal Of 

Business Research, 104, 333–339. Https://Doi.Org/10.1016/J.Jbusres.2019.07.039 

Wajdi, Muh. B. N. (2015). Pendidikan Ideal Menurut Ibnu Khaldun Dalam Muqaddimah. Jurnal Lentera: 

Kajian Keagamaan, Keilmuan Dan Teknologi, 13(2). 

 

https://doi.org/10.31004/edukatif.v5i2.4775

