Fdukatil
Edukatif: Jurnal llmu Pendidikan

sty Volume 5 Nomor 2 April 2023 Halaman 699 - 715
; https://edukatif.org/index.php/edukatif/index

Kontribusi Pemikiran Ibnu Khaldun terhadap Kontruksi
Pendidikan Agama Islam

Abd Mannan!®, Atiqullah?
Institut Agama Islam Negeri Madura, Indonesia'?
e-mail : abdmannan@iainmadura.ac.id?, atiqullah@iainmadura.ac.id?

Abstrak

Dalam memandang pendidikan Ibnu Khaldun berdasarkan pada hipotesis sesungguhnya manusia pada dasarnya “tidak
tahu” (jahil), dan menjadi “tahu” (alim) melalui belajar. Maknanya, manusia termasuk dalam kelompok hewan, namun
Allah telah memberikan suatu keistimewaan akal pikir, yang memungkinkan bagi mereka berperilaku secara teratur serta
terencana, yang disebut akal pemilah (al-‘ag/ al-tamyizi); atau memungkin memahami macam daya pikir dan pendapat,
timbal balik pada tata hubungan dengan sesama, yang disebut akal eksperimental (al- ‘ag/ al-tajribi); serta memungkinkan
bagi mereka untuk menggambarkan realitas-empiris dan non-empiris, yang disebut akal kritis (al-‘ag/ an-nadzori).
Penelitian ini termasuk dalam jenis library reseach (kajian pustaka) dengan pendekatan kualitatif, dengan metode analisis
data Content Analysis (analisis isi). Dari hasil penelitian ini didapat kesimpulan pertama, menurut Ibnu Khaldun tujuan
pendidikan setidaknya meliputi tiga aspek, yaitu untuk meningkatkan pemikiran, peningkatan kemasyarakatan, dan aspek
pengembangan iman dan takwa. Kedua, materi dalam pendidikan Islam menurut Ibnu Khaldun dapat dibagi kedalam limu-
ilmu nagliyah (ilmu agama) dan ilmu-ilmu ‘agliyah (ilmu umum). Ketiga, beberapa metode yang ditawarkan Ibnu Khaldun
dalam proses pembalajaran antara lain metode menghafal, diskusi atau dialog, widyawisata (rizlah), pentahapan (tadrij)
dan pengulangan (tikrar).

Kata Kunci: Kontribusi, Ibnu Khaldun, Mugaddimah, Pendidikan Islam.

Abstract

The educational thought of Ibnu Khaldun stands on the assumption that humans are basically “ignorant” (jahil), they
become “knowledgeable” (alim) by learning. It means that humans are types of animal, but Allah has given them the
privilege of mind, thus enabling them to act in an orderly and planned manner, in the form of a sorting mind (al- ‘aq! al-
tamyizi); or enable them to know the variety of thoughts and opinions, the various advantages and disadvantages in
relation with others, in the form of experimental mind (al- ‘ag/ al-tajribi); or enablethem to conceptualize empirical and
non-empirical reality, in the form of critical mind (al- ‘aq! an-nadzori). This study is a type of a library research with a
qualitative approach. It uses content analysis as the method of data analysis. From the result of this study, it obtains some
conclusions, the first is according to Ibnu Khaldun, the purpose of education includes at least three aspects, to improve
thinking, society relationship, and the aspects of faith and piety. Second, the material in Islamic education according to
Ibnu Khaldun can be categorized into nagliyah sciences (religious knowledge) and agliyah sciences (general knowledge).
Third, several methods offered by Ibnu Khaldun in the teaching and learning process include memorization, dialogue,
widyawisata (vihlah), phasing (tadrij) and repetition (tikrar) method.

Keywords: Contribution, Ibnu Khaldun, Mugaddimah, Islamic Education.

Copyright (c) 2023 Abd Mannan, Atiqullah

D1 Corresponding author :
Email :abdmannan@iainmadura.ac.id ISSN 2656-8063 (Media Cetak)
DOI : https://doi.org/10.31004/edukatif.v5i2.4775 ISSN 2656-8071 (Media Online)

Edukatif : Jurnal llmu Pendidikan Vol 5 No 2 April 2023
p-ISSN 2656-8063 e-ISSN 2656-8071


https://edukatif.org/index.php/edukatif/index
mailto:abdmannan@iainmadura.ac.id
mailto:atiqullah@iainmadura.ac.id
mailto:abdmannan@iainmadura.ac.id
https://doi.org/10.31004/edukatif.v5i2.4775

700 Kontribusi Pemikiran Ibnu Khaldun terhadap Kontruksi Pendidikan Agama Islam - Abd Mannan,
Atiqullah
DOl > https://doi.org/10.31004/edukatif.v5i2.4775

PENDAHULUAN

Pendidikan memegang peranan penting dalam mengubah kehidupan manusia. Menengok kembali
sejarah manusia, Kita tentu dapat melihat perubahan pada diri manusia, khususnya perkembangan ilmu
pengetahuan. Potensi manusia berupa akal sehat digunakan untuk berpikir, bernalar, dan menganalisis
masalah kehidupan, dan tentunya memungkinkan manusia menemukan solusi yang tepat saat memecahkan
masalah. Ini adalah bentuk pengetahuan yang benar-benar rasional yang diperoleh manusia dari waktu ke
waktu, dan manusia memiliki mekanisme untuk mentransfer pengetahuan dari referensi untuk digunakan
sebagai pengetahuan dalam bentuk sistem pendidikan. (Nurhalita, 2021) Pendidikan di sini mengacu pada
proses pengajaran, pelatihan, dan pembelajaran kepada para intelektual, seperti termasuk guru, dosen, atau
ulama di bidang agama. Manusia perlu mengembangkan ilmu pengetahuan. Tujuan pendidikan adalah
membentuk manusia yang berilmu, kuat spiritual keagamaan, pengendalian diri, berakhlak mulia, berakhlak
mulia, berakhlak mulia dan berkemampuan baik. Pencapaian tersebut tentunya tidak diperoleh dengan mudah
dan membutuhkan seprangkat konsep yang cocok agar proses pendidikan dapat berjalan secara sistematis dan
metodis, yaitu melalui penggunaan kurikulum(Qolbi, 2021).

Saat ini pemikiran barat menjadi barometer dalam perkembangan sains dan teknologi. Sehingga mereka
diakui oleh semua pihak sebagai bangsa yang berperadaban lebih maju.(Mannan, 2016) Sebab itu, barat
menjadi rujukan bagi banyak negara di berbagai belahan dunia dalam setiap hal, khususnya pada
perkembangan ilmu pengetahuan.

Sebagai objek utama pendidikan, perkembangan ilmu pengetahuan tentu tidak bisa lepas dari kualitas
dan mutu pendidikan. Jika ilmu pengetahuan meningkat pesat, proses pendidikan pasti bermutu tinggi.
Apabila pemikiran barat dianggap sangat terdepan dalam perkembangan ilmu dan sains, maka mutu
pendidikan yang dikembangkan haruslah yang terbaik juga terpenting. Oleh karena itu, para sarjana Barat
banyak menjadi rujukan oleh para praktisi pendidikan ketika mengkaji dan menerapkan teori pendidikan.
Mayoritas dari mereka percaya bahwasannya teori yang lahir serta dikembangkan dari para ilmuwan Barat
sangat akurat serta dapat solusi terhadap permasalahan pendidikan kapanpun dan di manapun (Mannan, 2016).

Hal ini bertolak belakang dengan fakta bahwasannya Qur'an serta sunnah yang menjadi pondasi
pendidikan Islam, mengandung gagasan dan prinsip pendidikan. Bahkan wahyu pertama, dan perintah
pertama kepadaMuhammad SAW ialah kata iqra yang artinya membaca. Selain itu, selain perintah membaca,
masih banyak Qur'an serta sunnah banyak menginspirasi kita untuk kemajuan pendidikan.

Dalam pendidikan, tujuan utamanya adalah untuk mengantar manusia pada cita-cita dalam Islam, fungsi
utamanya adalah untuk membantu pemeliharaan kehidupan Islami yang ideal yang digariskan dalam Qur'an
dan Hadits.(Marianti, 2020) Karena itu, desain kurikulum harus diselaraskan dengan Nilai-Nilai yang
digariskan dalam teks Qur'an dan Hadist.

Sebagai salah satu komponen penting Sistem Pendidikan, Kurikulum diakui secara luas sebagai alat
yang dapat membantu setiap tahapan proses pendidikan mencapai tujuannya, serta berfungsi sebagai alat
standar untuk proses belajar mengajar pada semua tingkat pendidikan..(Nurmadiah, 2014) Sesuai dengan
namanya, kurikulum adalah kumpulan tujuan dan pedoman mengenai maksud, tujuan, dan bahan pengajaran,
beserta perangkat untuk menyelenggarakan pendidikan peserta didik guna memenuhi tujuan yang telah
ditetapkan. Kurikulum tidak boleh statis, karena berkaitan dengan hajat masyarakat.(Junaedi, 2021)

Sebagai bagian integral dari pendidikan, kurikulum memegang peranan yang sangat penting dalam
mewujudkan tujuan pendidikan yang diharapkan. Kurikulum dalam pandangan modern adalah rencana
pendidikan yang disediakan oleh sekolah sesuai dengan tujuan pendidikan yang diharapkan, tidak terbatas
pada bidang studi dan kegiatan pembelajaran, tetapi mencakup segala sesuatu yang dapat mempengaruhi
perkembangan dan pembentukan pribadi peserta didik. , dalam rangka peningkatan kualitas hidup, tidak hanya
dalam penyelenggaraan di dalam sekolah hamun juga di luar sekolah (Alhaddad, 2018).

Edukatif : Jurnal llmu Pendidikan Vol 5 No 2 April 2023
p-ISSN 2656-8063 e-ISSN 2656-8071


https://doi.org/10.31004/edukatif.v5i2.4775

701 Kontribusi Pemikiran Ibnu Khaldun terhadap Kontruksi Pendidikan Agama Islam - Abd Mannan,
Atiqullah
DOl > https://doi.org/10.31004/edukatif.v5i2.4775

Perkembangan pendidikan yang begitu pesatnya tentu tidak terlepas dari sumbangsih pemikiran para
ilmuwan yang telah mencurahkan perhatiannya terhadap pendidikan. Tidak terkecuali para intelektual muslim
yang telah banyak menghasilkan pemikiran tentang berbagai konsep pengembangan pendidikan, Ibnu
Khaldun selaian sebagai ulama besar, sosiolog, filosof, sekaligus intelektual muslim juga banyak memberikan
warna dalam khazanah pemikiran pendidikan Islam.

Pendidikan menurut Ibnu Khaldun didasarkan pada anggapan yang benar bahwa manusia pada dasarnya
“bodoh” dan belajar untuk “mengetahui”. Artinya, manusia termasuk dalam kelompok hewan, tetapi Allah
telah memberikan kepada mereka suatu akal budi pembentukan karakter dan bimbingan hal yang benar.
Kemampuan manusia pada dasarnya masih khusus yang memungkinkan mereka untuk berbuat dengan teratur
serta terencana, yang disebut dengan pikiran yang terklasifikasi (‘aglul tamyizi); atau itu Dapat dipahami
bahwa kemampuan berpikir dan perspektif, timbal balik dalam hubungannya dengan orang lain, disebut akal
eksperimental (‘aglul tajribi); dan memungkinkan mereka untuk menggambarkan realitas empiris atau non-
empiris disebut pikiran kritis (al- ‘ag/ an-nadzori) (Atiqullah & Mannan, 2022).

Pikiran adalah keseimbangan yang hati-hati, yang hasilnya pasti dan dapat dipercaya. Namun,
rasionalitas bukanlah segalanya. Kemampuan dan kemampuan mereka masih terbatas. Oleh karena itu, Allah
SWT menurunkan Wahyu-Nya untuk membimbing umat manusia agar tetap di jalan agama (Amin, 2018).

Dari sana Jelaslah bahwa Ibnu Khaldun melihat pendidikan tidak hanya menjadi sarana untuk
mendapatkan ilmu pengetahuan, akan tetapi juga untuk mendapatkan keahlian serta terkait dengan pekerjaan
(commitment of job), tentunya berpikir dan berbuat selain menjadi pembentukan karakter dan binbingan hal
yang benar.(Nahrowi, 2018) Menurut Ibnu Khaldun, manusia adalah suci, yang berarti bersih dan tidak
ternoda. Pengaruh selanjutnya yang menentukan jiwa manusia itu baik atau buruk. Jika yang pertama adalah
pengaruh dan kebiasaan baik, contoh semisal pendidikan atau lingkungan yang bernuansa agamis, akan
terbentuklah jiwa yang baik. Begitu pula sebaliknya jika yang datang terlebih dahulu adalah hal-hal yang
buruk seperti lingkungan atau keluarga yang kurang baik maka jiwa itu akan menjadi buruk.(Chamadi, 2017).

Dari hasil telaah pustaka yang penulis lakukan terdapat banyak penelitian/kajian tentang pemikiran Ibn
Khaldun yang dilakukan oleh para sarjana dan cendikiawan, baik berupa buku, artikel maupun lainnya, antara
lain. Didin Saepudin dan Saifudin dengan penelitian yang berjudul “Visi Pendidikan Islam: Perspektif Ibn
Khaldun”. Hasil riset tersebut menyatakan bahwasannya, dalam konsep lbn Khaldun terdapat dua visi dan
tujuan Pendidikan Islam dalam, pertama mewujudkan bakat (keahlian) yang meliputi bakat peningkatan
pemikiran (intelektual) dan social pribadi (Moral/Akhlak). Kedua, keahlian dalam bidang industri,(Saepudin
& Saifudin, 2019) penelitian ini hanya focus pada visi dan tujuan Pendidikan Islam dalam pemikiran lbn
Khaldun.

Selanjutnya Fauzan dengan riset berjudul “Kurikulum Pendidikan Islam dalam Perspektif Tokoh
Pendidikan Islam”. Tokoh yang menjadi fokus penelitian salah satunya ialah Ibn Khaldun, dengan hasil
penelitian yang menyatakan bahwa, Ibn Khaldun membagi ilmu dalam dua klasifikasi yaitu agilyah dan
nagliyah yang mana dalam pelaksanaanya kedua ilmu tersebut harus dipelajari secara seimbang.(Fauzan,
2014) Selain dua penelitian tersebut, penelitian Nurainah dengan judul “Pendidikan dalam Perspektif 1bn
Kahldun” penelitian hanya fokus pada klasifikasi ilmu dan metode pembelajaran dalam pemikiran Ibn
Khaldun yang mana temuan penelitian ini menyatakan bahwa, 1bn Khaldun membagai ilmu kedalam dua jenis
yaitu ilmu algliyah dan ilmu nagliyah. Sedangkan dari segi metode ia menganjurkan beberapa metode berikut,
Hafalan, memulai materi dari umum ke khusus, keteladanan, dialog, dan diskusi (Nurainah, 2019).

Berdasarkan pemetaan penelitian tersebut di atas, riset ini terdapat perbedaan dengan penelitian
sebelumnya, beberapa penelitian diatas masih fokus pada satu aspek pemikiran Ibn Khaldun tentang
Pendidikan. Sedangkan pada penelitian ini mencoba mengekplorasi dan menganalisis pemikiran lIbn Khaldun
terkait Pendidikan dari semua aspeknya mulai dari tujuan Pendidikan Islam, kurikulum atau materi, metode

Edukatif : Jurnal llmu Pendidikan Vol 5 No 2 April 2023
p-ISSN 2656-8063 e-ISSN 2656-8071


https://doi.org/10.31004/edukatif.v5i2.4775

702 Kontribusi Pemikiran Ibnu Khaldun terhadap Kontruksi Pendidikan Agama Islam - Abd Mannan,
Atiqullah
DOl > https://doi.org/10.31004/edukatif.v5i2.4775

pembalajaran, dan evaluasi pembelajaran, Karena itu, peneliti merasa hal tersebut merupakan ruang kosong
yang menjadi peluang pentingnya penelitian ini dilakukan.

METODE

Kajian ini termasuk dalam lingkup penelitian kepustakaan dan menggunakan pendekatan analisis isi.
Ciri khusus yang digunakan untuk mengembangkan basis pengetahuan penelitian antara lain: Penelitian
berhubungan langsung dengan data atau teks yang disajikan, bukan data lapangan atau melalui saksi mata
berupa kejadian, dan peneliti hanya berhubungan langsung dengan sumber yang sudah ada di perpustakaan.
atau data yang tersedia, serta data sekunder yang digunakan (Snyder, 2019).

Tahapan penelitian kepustakaan dilakukan dengan mengkaji literatur dan menganalisis topik yang
relevan. Penelusuran literatur dapat berupa jurnal, buku, kamus, dokumen, majalah, dan sumber
lainnya.(Mendes et al., 2020) Teknik pengumpulan data yang digunakan dalam penelitian ini adalah penelitian
literatur. Teknik tersebut menggunakan berbagai sumber literatur yang berkaitan dengan masalah pokok.
Metode yang digunakan adalah telaah dokumen. Metode ini merupakan cara mencari data tentang hal-hal atau
variabel, berupa buku atau jurnal penelitian, tergantung topik yang dibahas (Hamzah, 2019).

Selain itu, analisis data mengadopsi model analisis Miles dan Huberman yang terdiri dari empat
tahapan yaitu: pengumpulan data, kondensasi data, penyajian data dan penarikan kesimpulan.(Miles, et al.,
2014) sebagaimana gambaran prosedur analisis data di bawah ini.

> Pengumpulan Data _| Penyajian Data
A
Y
Y .
Penarikan
_ < > Kesimpulan/Verifikasi
Kondensasi Data

Gambar 1. Alur analisis data model Miles dan Huberman.

Penelitian ini memakan waktu kurang lebih 3 bulan 16 hari dari tanggal 11 September sampai dengan
27 Desember 2021. Dalam menguji keabsahan data pemikiran Ibnu Khaldun digunakan beberapa teknik
keabsahan data, antara lain: Kredibilitas, transferabilitas, reliabilitas, dan diskusi kelompok terarah sebagai
cara berkonsultasi dengan sesama peneliti, akademisi/pakar, dan para ahli untuk memperoleh data
pembanding dan validasi pendapat.

HASIL DAN PEMBAHASAN

Hasil
Biografi Ibnu Khaldun

Ibnu Khaldun dilahirkan di Tunisia pada tanggal 1 Ramadhan 732 H yang bersamaan dengan 27 Mei
1332 M, nama lengkapnya ialah “Abd al-Rahman Abu Zaid Waliuddin Ibnu Khaldun”. Dari jalur
keturunannya, Ibnu Khaldun adalah campuran dari individu agamawan dan negarawan. Semangat yang inggi
terhadap pengetahuan dan kontemplasi terlihat jelas pada ayah serta kakek-nya, selain itu keluarga Ibnu
Khaldun dikenal karena aspirasi politik mereka yang tinggi, berilmu, terkemuka, dan menduduki posisi

Edukatif : Jurnal llmu Pendidikan Vol 5 No 2 April 2023
p-ISSN 2656-8063 e-ISSN 2656-8071


https://doi.org/10.31004/edukatif.v5i2.4775

703 Kontribusi Pemikiran Ibnu Khaldun terhadap Kontruksi Pendidikan Agama Islam - Abd Mannan,
Atiqullah
DOl > https://doi.org/10.31004/edukatif.v5i2.4775

penting dalm pemerintahan. Latar belakang inilah yang mempersiapkan kepribadian lbnu Khaldun yang
kemudian memulai perjalanannya sebagai negarawan dan ulama (Karim & Suhaini, 2020).

Latar belakang keluarga tampaknya telah mempengaruhi dan menentukan perkembangan pemikiran
Ibnu Khaldun dan mewariskan tradisi intelektual kepadanya. Pada saat yang sama, kebangkitan dan
keruntuhan dinasti Islam, khususnya kebangkitan dan kejatuhan dinasti Umayyah dan Abbasiyah,
memberikan kerangka teoritis untuk ilmu sosial dan ilmu-ilmu sosial juga filsafat Ibnu Khaldun (Jauhari,
2020).

Pada tahun 1382 M, ia ke Iskandariyah dan selanjutnya ke Mesir. Disana ia diangkat menjadi pejabat
tinggi pada masa pemerintahan Dinasti Mamluk. Tidak lama tingggal di sana ia meninggal tepat pada tahun
1406 M dalam usia 76 Tahun.(Dahlan, 2019) Selain seorang filosof, Ibnu Khaldun juga terkenal sebagai
sosiolog, dan sangat fokus pada bidang kajian pendidikan. Hal tersebut terlihat dalam profesinya sebagai
seorang pendidik yang selalu berpindah dari satu tempat ke tempat lain.

Konsep Pendidikan Islam dalam Persepektif Ibnu Khadun

Pendidikan menjadi bagian terpenting dari kehidupan manusia. Pendidikan Islam dengan berbagai
model bertujuan untuk mempersiapkan umat manusia untuk kehidupan yang lebih baik di masa depan.
karenanya, pendidikan Islam harus senantiasa dimutakhirkan untuk merespon perubahan zaman dan
mempersiapkan peserta didik tidak hanya untuk kebahagiaan hidup setelah kematian, tetapi juga untuk
kebahagiaan hidup di dunia ini (Nanu, 2021).

Pemikiran Ibnu Khaldun tentang pendidikan tidak lepas dari cara pandangannya terhadap fenomena
sosial manusia. Menurut Ibnu Khaldun pendidikan merupakan elemen dasar bagi manusia serta merupakan
keniscayaan yang alami.(Khaldun, 2015) Secara tegas Ibnu Khaldun menyatakan bahwa “pada dasarnya
manusia memiliki potensi yang sama dengan hewan, yang berupa pancaindera, gerak, makan, tempat tinggal
dan semacamnya. Namun ia memiliki kelebihan dari potensi tersebut berupa potensi pikir yang bisa
membimbing hidupnya atas bantuan sesamanya dan dapat menerima serta mengikuti ajaran tuhan yang
dibawa oleh para Nabi”.(Khaldun, 2015) Dan dengan potensi berpikir, manusia juga mampu memperoleh
pengetahuan dan keterampilan.

Pendekatan Ibnu Khaldun mengenai pendidikan bukan berangkat sebagai seorang filosof, pemikir
agama, moralis atau ahli hukum. Akan tetapi ia mendekati pendidikan sebagai seorang sosiolog dan ahli
sejarah.(Alatas, 2017) Ibnu Khaldun berpandangan bahwa perkembangan pendidikan tidak bisa lepas dari
perkembangan ekonomi dan peradaban. “Ilmu-ilmu itu menjadi bertambah banyak sejalan dengan besarnya
kemakmuran dan tingginya tingkat peradaban”. Sebab kemajuan pembangunan ekonomi dan sosial budaya
akan otomatis mendorong berkembangnya macam keilmuan dan keahlian masyarakat. Pada saat kemakmuran
menjadi bertambah, maka penghasilan masyarakat menjadi bertambah.(Khaldun, 2015)

Dengan demikian konsep pendidikan yang ditawarkan oleh Ibnu Khaldun hampir mirip dengan konsep
pendidikan liberal di masa modern. Yang mana pendidikan modern bertujuan untuk membebaskan kekuatan
individu dengan mendidik mereka, dan dari pendidikan itu berhubungan dengan kebudayaan serta kebutuhan-
kebutuhan sosial tertentu (Alatas, 2017).

Filsafat sosiologis Ibnu Khaldun membimbing pemikirannya tentang sains dan pendidikan dengan cara
materialis-realistis. la tidak mengkotomi antara pendidikan intelektual dan pendidikan praktis, tetap berpegang
pada perbedaan tradisional antara pendidikan dan pengajaran para pemikir sebelumnya. Bahkan, ia
menghubungkan kecerdasan dengan daya biologis yang bekerja sama guna mendapatkan keterampilan atau
memperoleh pengetahuan, atas asumsi bahwa kebiasaan yang dibentuk dengan memperoleh keterampilan atau
memperoleh pengetahuan tidak lebih dari perilaku yang bersifat “fikriah-jasmaniah”. Dalam hal ini,
pandangannya didukung oleh teori psikologis paling baru mengenai metode belajar (Aziz et al., 2022).

Dari beberapa paparan sebelumnya dapat diketahui bahwa pandangan Ibnu Khaldun terkait pendidikan
berbeda dari para tokoh pendidikan Islam pada umumnya, karena menurutnya, pendidikan merupakan suatu

Edukatif : Jurnal llmu Pendidikan Vol 5 No 2 April 2023
p-ISSN 2656-8063 e-ISSN 2656-8071


https://doi.org/10.31004/edukatif.v5i2.4775

704 Kontribusi Pemikiran Ibnu Khaldun terhadap Kontruksi Pendidikan Agama Islam - Abd Mannan,
Atiqullah
DOl > https://doi.org/10.31004/edukatif.v5i2.4775

lapangan kerja, dan dalam mencari ilmu, manusia pada umumnya tidak sekedar bertujuan meningkatkan
derajat akal, tubuh dan jiwa atau sekedar mendekatkan diri pada Allah dan memperoleh kebahagiaan akhirat
sebagaimana pendapat umum dari kalangan pendidikan Islam, lebih dari itu pendidikan merupakan sarana
untuk meningkatkan kesejahteraan hidup manusia.

Tujuan Pendidikan Islam

Pandangan Ibnu Khaldun berkenaan dengan pendidikan Islam derdasarkan konsep atau paradigma
filosofis-empiris. Dengan paradigma tersebut ia memberikan arah dan tujuan pendidikan Islam secara
visioner, efektif dan efisien.(Fikri, 2014) Dalam Mugaddimah Ibnu Khaldun tidak memebahas tujuan
pendidikan dalam satu bab khusus, namun beberapa uraiannya dapat memberikan kesimpulan terhadap arah
tujuan pendidikan yang diinginkan.

Menurut Ibnu Khaldun, “Tujuan pendidikan Islam itu bermacam-macam serta bersifat universal”.
Antara lain, tujuan Pengembangan akal, Ibnu Khaldun menyatakan, “sebagian tujuan pendidikan ialah
memberikan pekuang bagi akal agar lebih aktif dan beraktivitas. Hal itu bisa dilakukan dengan proses
pencarian ilmu dan pengetahuan. Dengan mencari ilmu dan pengetahuan, suatu kegiatan yang dengannya
manusia dapat meningkatkan potensi akalnya. Selain itu, dengan potensi yang dimiliki akal dapat mendorong
manusia agar memiliki dan memelihara ilmu. Dengan proses pendidikan manusia selalu berusaha untuk
menguji pengetahuan atau informasi yang diperoleh orang-orang terdahulu. Manusia mengumpulkan fakta
dan daftar serta keterampilan yang diperolehnya, untuk memperoleh warisan pengetahuan yang lebih besar,
yang meningkat selama berabad-abad karena aktivitas pikiran manusia.”.(Fikri, 2014) Berdasarkan teori
tersebut, Ibnu Khaldun meyakini bahwa tujuan pendidikan adalah untuk meningkatkan kecerdasan dan
kemampuan berpikir manusia. Dengan kemampuan ini, manusia akan dapat mengembangka kemampuannya
dengan memperoleh sebanyak mungkin pengetahuan ketika belajar.

Tujuan Perbaikan Masyarakat, dalam hal perbaikan masyarakat, Ibnu Khaldun menyatakan bahwa
“Pendidikan merupakan hal yang lumrah dalam peradaban manusia”.(Khaldun, 2015) "Pengetahuan dan
pengajaran sangat dibutuhkan untuk menggerakkan kehidupan masyarakat ke arah yang lebih baik. Semakin
aktif budaya masyarakat, semakin besar kualitas dan vitalitas keterampilan masyarakat”.(Khaldun, 2015) "
Pengetahuan dan pengajaran diperlukan untuk meningkatkan taraf hidup masyarakat ke arah yang lebih baik.
Semakin semarak budaya masyarakat, semakin besar kualitas dan vitalitas keterampilan masyarakat."

Tujuan meningkatkan ketagwaan dan keimanan, “Dari segi spiritual, tujuan pendidikan adalah untuk
meningkatkan spiritualitas manusia dengan mengamalkan ibadah peringatan dan melaksanakan ibadah sufi
dengan mengisolasi diri dari masyarakat semaksimal mungkin” (Khaldun, 2015).

Berdasarkan ketiga aspek tujuan pendidikan tersebut, bisa disimpulkan bahwa “Ibn Khaldun
memandang pendidikan tidak sebatas sarana untuk memperoleh ilmu, tetapi juga merupakan investasi di masa
yang akan datang, terkait dengan bidang pekerjaan (job commitment), dan tentunya adalah pembentukan
kepribadian dan pengajaran untuk berpikir benar dan bertindak benar” (Nata, 2016).

Materi dan Klasifikasi Ilmu dalam Pendidikan Islam

Agar bisa merencanakan kurikulum yang sesuai, serta bisa digunakan dalam rangka mencapai tujuan
pendidikan yang telah ditetapkan, Ibnu Khaldun membagi ilmu berdasarkan sub materi yang dikaji
didalamnya beserta kegunaan masing-masing ilmu tersebut bagi yang mempelajarinya.(Nahrowi, 2018) la
Mengkategorikan sains dan menjelaskan pokok-pokok pembahasan bagi siswa. la mengembangkan kurikulum
yang tepat sebagai sarana untuk mencapai berbagai tujuan pendidikan. Hal ini dilakukan karena kurikulum
dan sistem pendidikan yang tidak sejalan dengan pikiran dan psikologi siswa akan membuat mereka enggan
dan malas untuk belajar.(Wajdi, 2015)

Secara garis besar, Ibnu Khaldun mengklasifikasi ilmu menjadi dua bagian, yaitu, lmu-ilmu
Tradisional (Nagliyah), Ilmu nagliyyah adalah ilmu yang sumbernya adalah al-Qur'an dan Hadist, yang
diteruskan dari generasi terdahulu sampai generasi masa sekarang. Hal tersebut, alasannya hanya merupakan

Edukatif : Jurnal llmu Pendidikan Vol 5 No 2 April 2023
p-ISSN 2656-8063 e-ISSN 2656-8071


https://doi.org/10.31004/edukatif.v5i2.4775

705 Kontribusi Pemikiran Ibnu Khaldun terhadap Kontruksi Pendidikan Agama Islam - Abd Mannan,
Atiqullah
DOl > https://doi.org/10.31004/edukatif.v5i2.4775

penghubung antara cabang pertanyaan dan cabang pokok (al-Qur'an dan as-Sunnah) sebab informasi ilmiah
ini didasarkan pada al-Qur'an dan as-Sunnah.(Khaldun, 2015)

Pembagian ilmu-ilmu nagliyah sangat bervariasi dan merupakan keharusan bagi kita untuk
mempelajarinya sebab merupakan prasyarat dalam memahami hukum (ajaran) tuhan. Ajaran tuhan tiada lain
datang dari kitab suci dan hadits, sehingga pertama-tama dalam memahaminya membutuhkan elaborasi kata
(redaksional) nya. Hal ini menjadi pokok bahasan ilmu tafsir. Lalu, kita juga memerlukan pengetahuan
tentang cara membaca yang tepat dan benar yang merupakan bahasan pokok ilmu gira’at. Kita juga harus
memahami jalur mata rantai (sanad) hadits, hal-ihwal perawi dan sebagainya sebagai nahasn pokok ilmu
hadits. Selanjutnya, kita membutuhkan ishtimbath hukum dari dalil pokok (sumber baku), sehingga diperlukan
metode ishtimbath, yang menjadi bahsan pokok ilmu ushul figih. Lalu, kita akan mempunyai kemampuan
memahami hukum-hukum tuhan terhadap perilaku para mukallaf, yaitu bahasan pokok ilmu figih.(Khaldun,
2015)

Ibnu Khaldun juga mengelompokkan ilmu kalam dan ilmu tasawuf kedalam kelompok ilmu-ilmu
syar’i. Menurutnya “ilmu kalam adalah ilmu yang menyajikan rahasia aqidah keimanan atau tauhid, serta
disajikan berdasar kepada penalaran logis”. Mengenai ilmu tasawuf, ia berpendapat bahwa ilmu tersebut
merupakan ilmu syar’i, karena ia muncul disebabkan para ulama terdahulu melakukan ‘uzlah untuk beribadah
dan menjahui kesenangan duniawi, serta berzuhud dalam masalah keduniaan (Khaldun, 2015).

Selain itu, Ibnu Khaldun memasukkan Iim “Ta’bir al-Ru’ya” dalam al-‘ulum al-syar’iyah, Karena
menurutnya ilmu tentang za ’bir mimpi ini sudah dikenal sejak zaman dulu dan diceritakan pula sebagaimana
Nabi Yusuf as menafsirkan mimpi, dan ilmu tersebut didasarkan atas aturan dan hubungan yang diturunkan
dari satu generasi ke generasi lainnya, sehingga ada diantara mereka yang menulis tentang hal tersebut
(Khaldun, 2015).

Secara singkat dapat kita pahami bahwasannya termask dalam klasifikasi ilmu nagli, yaitu: “al-Qur’an
dan sunnah, Ulumul Qur’an, Ulumul Hadits, Ushul Figh, Figh, [lmul kalam, Ilmul Tasawuf, dan ilmu tafsir
mimpi (Ilm Ta bir al-Ru’ya)”.

Ibnu Khaldun menyatakan, “Seluruh ilmu nagliyah didedikasikan untuk seorang muslim. Merupakan
kewajiban setiap muslim untuk mempelajarinya dan merupakan hal penting dalam kehidupan mereka karena
berhubungan langsung dengankepada agama dan membantu mereka agar hidup dengan baik, keadaan dasar
serta menghindari semua keburukan” (Khaldun, 2015).

limu-ilmu Filsafat atau rasional (Agliyah), Ilmu agliyah adalah ilmu yang berasal dari kegiatan akal
manusia dan perenungannya. Pengetahuan semacam ini adalah fitrah bagi manusia, pengetahuan tersebut
dimiliki oleh seluruh kelompok masyarakat dalam dunia, dan telah muncul sejak munculnya peradaban
manusia hidup di bumi, yang dikenal dengan ilmu filsafat dan ilmu kebijaksanaan (Khaldun, 2015).

Dengan demikian, ilmu-ilmu ini tidak hanya khusus dipelajari oleh umat Islam atau umat-umat tertentu
selain Islam. IImu-ilmu ini dikenal oleh seluruh umat manusia dengan bertahap sejak ia lahir, berkat karunia
aktivitas pikirannya. Pada prinsipnya, merupakan keharusan bagi semua orang mempelajari serta
mengenalnya, sebab ilmu agliyyah memberikan pengaruh yang signifikan terhadap perkembangan pemikiran
dan kebudayaan masyarakat. Sedangkan lImu agliyah menurut Ibnu Khaldun ada empat macam:

1. llmu Logika (Ilmul Manthig), yang mengarahkan pelajar dan menjaga dari berpikir yang salah.
Dengan kata lain, llmul manthiq adalah ilmu yang digunakan untuk mengetahui, batasan kerangka
pengetahuan, apa yang benar dan apa yang rusak, karena sifat dan dalilnya dengan berbagai
alasan.(Khaldun, 2015) Ibnu Khaldun melihat ilmu manthiq sebagai salah satu ilmu yang mendukung
agliyah lainnya karena ia juga meyakini bahwa ilmu lughat, nahwu, adab dan bayan mendukung ilmu
nagliyah.

2. llmu Fisika (Ilmul Thabiiyah), merupakan ilmu yang mengkaji tentang fisik serta dinamikanya. llmu
ini memperhatikan aspek makro maupun mikro beserta cabang-cabangnya, seperti ilmu hewan,

Edukatif : Jurnal llmu Pendidikan Vol 5 No 2 April 2023
p-ISSN 2656-8063 e-ISSN 2656-8071


https://doi.org/10.31004/edukatif.v5i2.4775

706 Kontribusi Pemikiran Ibnu Khaldun terhadap Kontruksi Pendidikan Agama Islam - Abd Mannan,
Atiqullah
DOl > https://doi.org/10.31004/edukatif.v5i2.4775

manusia, tumbuh-tumbuhan dan barang-barang tambang; ilmu tentang benda-benda angkasa; ilmu
yang berkenaan gerak fisik, yaitu nafas dengan berbagai aspeknya, yang terdapat pada hewan dan
tumbuh-tumbuhan. Diantaranya adalah “ilmu Kedokteran (Ilmul Thobbi), yakni ilmu yang
mempelajari tentang tubuh manusia dari segi sakit dan sehatnya”.(Khaldun, 2015)

3. Metafisika (Ilm al-Ilahiyat), “Ini adalah ilmu berpikir tentang keberadaan Yang Mutlak. Pertama,
memberikan gambaran tentang masalah jasmani dan rohani secara umum, tentang keesaan,
keserbaragaman, apa yang wajib, apa yang mungkin, dll. Uraian selanjutnya mengenai awal segala
yang ada (maujudat) sehingga diperoleh hal-hal yang bersifat spiritual, dan yang terakhir masalah
jiwa tanpa tubuh dan dipulihkan”.(Khaldun, 2015)

4. llmu Matematika (Ilm al-'Adadiyah), “Ini adalah ilmu yang mempelajari semua skala dan meliputi
empat macam keilmuan, yaitu: a) Geometri, yang membahas tentang ilmu penjumlahan, perkalian,
pengurangan, dan pembagian. ilmu yang digunakan untuk mencari bilangan-bilangan yang tergabung
dalam deret aritmetika dan geometri ¢) Musik, ilmu tentang mengukur bunyi dan tinggi nada serta
mengukurnya secara numerik Hasilnya adalah ilmu tentang tinggi nada dan musik d) Astronomi limu
yang mempelajari gerak bintang dan planet”.(Khaldun, 2015)

Secara singkat Abudin Nata merumuskan bahwa Ibnu Khaldun mengklasifiksi ilmu pengetahuan dalam
tiga karakteristik:

1. llmu lisan (bahasa): ilmu tata bahasa (grammar), sastra atau susunan puitis bahasa (puisi).

2. llmu Nagli : llmu yang diambil dari Al-Qur'an dan sanad tafsirnya, hadits, yang didalamnya dibahas
pentashihan dan istimbath gawa'id fighiyah yang dengannya manusia mengetahui segala perintah dan
larangan Allah. llmu tafsir, ilmu hadis, ilmu Ushul Figh banyak ditemukan dari Al Quran ini yang
dapat digunakan untuk menganalisis hukum-hukum Allah melalui istimbats.

3. llmu agli adalah ilmu yang mengarahkan pikiran atau kebijaksanaan manusia kepada filsafat dan
semua ilmu termasuk manthiq (logika), ilmu alam, teologi, teknik, aritmatika, ilmu perilaku termasuk
ilmu gaib dan astrologi.(Nata, 2016)

Berkaitan dengan penyusunan ilmu-ilmu yang menurut urgensinya bagi yang mempelajari (murid),
Ibnu Khaldun membaginya atas dua bagian, masing-masing dalam urutan kepentingan, tujuan dan prioritas,
yaitu:

1. lmu-ilmu agama dan keislaman seperti al-Quran, Hadist, Figh, Tafsir, dll.

2. llmu agliyyah seperti fisika, metafisik dll.

3. Sarana ilmiah untuk membantu ilmu agama, linguistik, nahwu dan ilmu lainnya.

4. Alat-alat ilmu untuk membantu ilmu agliyyah seperti ilmu manthig.(Masykur, 2021)

Dalam Klasifikasi ilmu ini dapat diketahui dengan jelas bahwa pemikiran lbnu Khaldun berorientasi pada
hal-hal yang sekiranya tidak memisahkan antara ilmu-ilmu yang bersifat teori dengan ilmu-ilmu yang bersifat
praktis, serta berusaha menyeimbangkan ilmu agama dan ilmu umum.

Meski ia menempatkan ilmu agama di urutan pertama, akan tetapi ia juga menempatkan ilmu-ilmu
agliyyah pada posisi yang sama-sama penting dan mulia dari ilmu agama. Hal ini dikarenakan ilmu agliyyah
bersumber dari aktivitas nalar akal manusia yang merupakan karunia istimewa dari Allah.

Metode Pengajaran dalam Pendidikan Islam

Ibnu Khaldun mengungkap beberapa metode yang bisa digunakan oleh guru dalam rangka
menyampaikan materi pelajaran kepada anak didik, yaitu:

Metode Hafalan, Ibnu Khaldun setuju dengan adanya metode menhafal dalam pendidikan Islam. Akan
tetapi, cara tersebut hanya bisa dipakai pada bidang tertentu. Khususnya ketika pembelajaran bahasa,
diperlukan pendekatan menghafal. Sebagaimana dalam ajaran Arab Mudhar, yang mana dengan bahasa asli
ini al-Qur'an diturunkan. Ta menjelaskan, “Cara yang baik untuk mempelajarinya (ta'lim) bisa dimulai dengan
menghafal ucapan orang Arab lama dari Qur'an dan Hadits, perkataan para pendahulu, pidato bangsa Arab,

Edukatif : Jurnal llmu Pendidikan Vol 5 No 2 April 2023
p-ISSN 2656-8063 e-ISSN 2656-8071


https://doi.org/10.31004/edukatif.v5i2.4775

707 Kontribusi Pemikiran Ibnu Khaldun terhadap Kontruksi Pendidikan Agama Islam - Abd Mannan,
Atiqullah
DOl > https://doi.org/10.31004/edukatif.v5i2.4775

dan puisi. Setelah siswa hafal banyak puisi dan prosa, dia akan belajar bagaimana mengungkapkan pendapat
secara langsung, sama dengan orang yang dilahirkan dan dibesarkan di kalangan orang Arab. Mereka
kemudian harus mencoba membangkitkan pemikiran mereka berdasarkan bentuk bahasa Arab standar dan
susunan kalimat. Menghafal dan menghasilkan ide dengan cara ini, dan kemudian sering mengulanginya, akan
memberi mereka keterampilan yang terus berkembang”.(Khaldun, 2015)

Selain itu, Ibnu Khaldun juga menyebutkan bahwa bagi mereka yang belajar bahasa Arab wajib
menghafal banyak materi. Ia juga menjelaskan, ‘“Kualitas keahlian tergantung pada kualitas, jenis dan
kuantitas materi yang dihafalkan. Kualitas penggunaan bahasa keturunan seseorang bergantung pada kualitas
materi yang dipelajari atau dihafalnya. la juga menyebutkan bahwa Keterampilan yang diperoleh akan lebih
meningkat dengan bertambahnya hafalan atau materi sastra yang dikuasai”.(Khaldun, 2015)

Metode Dialog, Sebagaimana yang dijelaskan pada bagian sebelumnya bahwa metode hafalan hanya bisa
digunakan pada bidang tertentu misalnya pembelajaran bahasa, dan beberapa pelajaran lain tidak cocok bila
menggunakan metode hafalan bahkan lbnu Khaldun sendiri mengkritik metode menghafal berkaitan dengan
penguasaan suatu disiplin ilmu secara menyeluruh sehingga memperoleh kompetensi (malakah) terhadap ilmu
dipelajari. Menurutnya, metode yang sangat tepat agar memahami suatu bidang ilmu ialah metode
diskusi.(Khaldun, 2015)

Oleh karena itu, Ibnu Khaldun menekankan bahwa kebiasaan atau keahlian (malakah) yang dihasilkan
dengan metode dialog (diskusi) hanya dihasilkan oleh para ulama atau mereka yang bersemangat menutut
ilmu. Semuanya bersifat fisik, entah itu kemampuan dalam tubuh atau aritmatika di otak, karena kemampuan
manusia untuk berpikir. Berkaitan dengan Metode diskusi ini Ibnu Khaldun menulis: “Cara termudah untuk
mendapatkan malakah ini adalah dengan melatih lisan dengan menyampaikan pemikiran secara kongkrit
dalam dialog dan beradu argumen tentang forum ilmiah. Ini adalah cara yang memperjelas masalah dan
memperoleh pemahaman”.(Khaldun, 2015)

Metode Study-Tour (Rihlah), Ibnu Khaldun menganjurkan pencarian ilmu karena melalui metode ini
siswa dapat dengan mudah mengakses berbagai sumber pengetahuan sesuai dengan sifat eksploratifnya,
sedangkan pengetahuannya berdasarkan pengamatan langsung akan melengkapi pengetahuan yang
diperolehnya melalui pengamatan indrawi. implikasi besar. Dalam pandangannya, perjalanan (rihlah) adalah
perjalanan untuk bertemu guru dengan pengetahuan khusus dan belajar dari cendikiawan dan ilmuwan
terkemuka, serta orang-orang berpengaruh”.(Khaldun, 2015)

Secara lebih rinci Ibnu Khaldun menerangkan, “Keterampilan yang diperoleh dengan bertemu secara
pribadi dengan para guru akan lebih kuat dan mendarah daging, jadi semakin banyak guru yang berhubungan
langsung dengan mereka, semakin dalam keahlian mereka”.(Khaldun, 2015)

Metode Pentahapan (Tadarruj) dan Pengulangan (Tikrar), Pembelajaran siswa harus dilakukan
selangkah demi selangkah, sedikit demi sedikit. Pertama, guru menjelaskan pokok-pokok bahasan pada setiap
cabang bahasan yang diajarkan, dan informasi yang disampaikan harus bersifat umum atau komprehensif,
Dengan tetap memperhatikan kompetensi penalaran dan kemauan siswa untuk memahami materi yang sedang
dipelajari. Mengenai hal ini Ibnu khaldun menyatakan, “Ketahuilah bahwa hanya efektif untuk memberikan
pengetahuan kepada siswa dengan cara langkah demi langkah, dan sedikit demi sedikit. Pertama, guru
menjelaskan pokok-pokok permasalahan dari setiap cabang yang dibahas”.(Khaldun, 2015)

Ibnu Khaldun menjelaskan bahwa pembelajaran tahap pertama harus bersifat umum dan menyeluruh agar
siswa dapat memiliki pengetahuan umum yang cukup. la melanjutkan, “Informasi yang disampaikan harus
bersifat global dan komprehensif, dengan mempertimbangkan kekuatan berpikir siswa dan persiapan untuk
menguasai materi yang disajikan”.(Khaldun, 2015)

Selanjutnya, guru mengulang kembali pengetahuan yang diberikan sehingga pemahaman anak meningkat
melalui deskripsi dan bukti yang jelas sebelum beralih dari deskripsi global untuk mencapai tujuan
pendidikan. Mengenai hal ini Ibnu Khaldun Menulis, “Cara terbaik untuk berlatih ini adalah dengan

Edukatif : Jurnal llmu Pendidikan Vol 5 No 2 April 2023
p-ISSN 2656-8063 e-ISSN 2656-8071


https://doi.org/10.31004/edukatif.v5i2.4775

708 Kontribusi Pemikiran Ibnu Khaldun terhadap Kontruksi Pendidikan Agama Islam - Abd Mannan,
Atiqullah
DOl > https://doi.org/10.31004/edukatif.v5i2.4775

memasukkan tiga kali pengulangan. Dalam beberapa kasus, diperlukan pengulangan berkali-kali, tetapi ini
tergantung pada keterampilan dan kecerdasan siswa”.(Khaldun, 2015)

Selanjutnya guru memberikan pengulangan dari apa yang disampaikan untuk meningkatkan pemahaman
siswa. Sebagaimana telah dituliskan Ibnu Khaldun, “Keahlian hanya bisa diperoleh dengan mengulangi
perbuatan, jika perbuatan itu dilupakan, keahlian yang dihasilkan juga dilupakan”.(Khaldun, 2015)

Metode pembelajaran al-Qur’an, Menurut Ibnu Khaldun, dalam mempelajari Qur'an, umat Islam
menggunakan teknik yang berbeda menurut ilmu belajarnya (taklim). “Misalnya, orang Ifrigiyah dan
Maghribi yang membatasi diri mempelajari Al-Qur’an, sama sekali tidak menguasai keterampilan berbahasa.
tidak mencoba untuk memahami logat bahasa (balaghah) ayat-ayat Qur'an.” Sedang orang andalus, mereka
memiliki persediaan yang sangat terbatas dari semua cabang pengetahuan, oleh karena itu, menurut apa yang
mereka terima setelah pendidikan anak-anak dari pendidikan menengah, mereka adalah ahli kath dan sastra
yang berkualitas tinggi atau berkualitas rendah.”.(Khaldun, 2015)

Pembahasan
Tujuan Pendidikan Islam

Pandangan Ibnu Khaldun tentang pendidikan Islam didasarkan pada konsep dan metode filsafat
empirisme. Dengan cara ini, ia memberikan arahan menuju tujuan pendidikan Islam yang ideal dan
praktis.(Fikri, 2014) Pandangan lbnu Khaldun tentang pendidikan Islam didasarkan pada konsep dan metode
filsafat empirisme. Dengan cara ini, ia memberikan arahan menuju tujuan pendidikan Islam yang ideal dan
praktis.

Menurut Ibnu Khaldun, setidaknya ada tiga tujuan yang ingin dicapai dalam proses pendidikan Islam,
yaitu:

Tujuan Pengembangan Kualitas Berpikir

Menurut Ibnu Khaldun, salah satu tujuan pendidikan adalah memberikan kesempatan bagi otak untuk
terlibat dalam aktivitas yang lebih aktif. Hal ini dapat dilakukan melalui proses memperoleh pengetahuan dan
keterampilan. Dengan mencari ilmu dan keterampilan, seseorang akan dapat meningkatkan potensi aktivitas
pikirannya. Selanjutnya dengan potensinya, akal akan mendorong manusia untuk memperoleh dan
melestarikan pengetahuan.(Jauhari, 2020)

Mengenai tujuan pertama ini, dapat dipahami bahwa tujuan pengembangan kualitas berpikir sejalan
dengan konsep Ibnu Khaldun bahwa manusia adalah makhluk berpikir. Menurutnya, ada tiga tingkatan alasan
untuk hal ini. Berdasarkan tingkat penalaran ini, Ibnu Khaldun berpendapat bahwa manusia pada dasarnya
bodoh dan dapat menjadi berpengetahuan dengan mencari ilmu atau pendidikan.(Maragustam, 2014)

Dengan demikian, pendidikan bertujuan untuk memperoleh ilmu pengetahuan. Sementara ilmu
pengetahuan akan meningkatkan kegiatan potensi akal sehingga manusia akan memiliki ketiga tingkatan akal
sebagaimana pendapat Ibn Khaldiin sehingga sempurnalah eksistensi manusia sebagai makhluk berpikir.

Tujuan Peningkatan Masyarakat

Dalam hal memperbaiki masyarakat, Ibnu Khaldun menganggap ilmu pengetahuan dan pengajaran
sangat penting bagi peradaban. Dan ilmu pengetahuan dan pengajaran diperlukan untuk meningkatkan
kehidupan masyarakat dan bergerak menuju masa depan yang lebih baik. Semakin hidup budaya suatu
masyarakat, semakin berkualitas dan dinamis keterampilan masyarakat tersebut.(Khaldun, 2015) Oleh karena
itu, orang harus selalu berusaha memperoleh pengetahuan dan keterampilan sebanyak mungkin untuk
membantu mereka dalam masyarakat yang dinamis dan berbudaya. Karena itu, dalam pandangannya,
pendidikan adalah sarana kemajuan dan transendensi pribadi dan sosial. Selain untuk memperbaiki segala
aspek kehidupan masyarakat, pendidikan juga bertujuan untuk mendorong tatanan sosial yang lebih
baik.(Fikri, 2014)

Edukatif : Jurnal llmu Pendidikan Vol 5 No 2 April 2023
p-ISSN 2656-8063 e-ISSN 2656-8071


https://doi.org/10.31004/edukatif.v5i2.4775

709 Kontribusi Pemikiran Ibnu Khaldun terhadap Kontruksi Pendidikan Agama Islam - Abd Mannan,
Atiqullah
DOl > https://doi.org/10.31004/edukatif.v5i2.4775

Seperti tujuan pendidikan yang pertama, yang kedua juga berangkat dari pandangan Ibnu Khaldun
bahwa manusia merupakan makhluk sosial. Dalam pandangannya, pembelajaran serta Pendidikan merupakan
kebutuhan peradaban manusia. Padahal, pendidikan erat kaitannya dengan peradaban. Menurutnya, kegiatan
pengembangan pendidikan hanya akan berlangsung di daerah dan masyarakat yang peradabannya meningkat
dengan pesat.(Khaldun, 2015)

Meskipun ilmu pengetahuan dan pendidikan dikembangkan dalam masyarakat yang berperadaban
tinggi, di sisi lain Ibnu Khaldun juga berpendapat bahwa terbentuknya masyarakat berperadaban adalah
karena peran pendidikan. [a mengatakan, “Jelas, keuntungan dari masyarakat yang beradab adalah mereka
menerima pengetahuan profesional dan derajat tertentu dari pengajaran ilmiah”.(Khaldun, 2015) Dapat
dipahami dari penjelasan ini bahwa salah satu tujuan pendidikan Islam adalah untuk membentuk masyarakat
yang memiliki peradaban maju.

Tujuan Peningkatan Takwa dan Iman

Tujuan pendidikan spiritual adalah untuk mengembangkan sikap keagamaan melalui pengamalan
ibadah dzikir dan mengisolasi diri dari masyarakat sebanyak-banyaknya untuk tujuan ibadah yang diamalkan
oleh para sufi.

Oleh karena itu, dengan target pendidikan spiritual ini, manusia akan memiliki kemampuan untuk
menunaikan hak dan kewajibannya sebagai hamba Tuhan. Jika setiap aktivitas dilandasi iman, ilmu dan amal,
maka dakwah akan terlaksana dengan baik.(Nahrowi, 2018)

Dari ketiga tahapan tujuan pendidikan di atas dapat disimpulkan bahwa Ibnu Khaldun melihat
pendidikan tidak hanya sebagai sarana untuk memperoleh ilmu pengetahuan, tetapi juga sebagai investasi
masa depan serta berkaitan dengan pekerjaan (komitmen of job), selain itu tentunya , sebagai pedoman
pembentukan karakter individu dan berpikir serta beramal secara benar.(Falah, 2018)

Materi dalam Proses Pendidikan Islam

Seperti yang telah disebutkan pada bab sebelumnya, kurikulum memiliki empat komponen utama, yaitu
tujuan, materi, metode, dan evaluasi. Oleh karena itu, penjelasan kurikulum tentu saja tidak terlepas dari
bahan ajar yang merupakan salah satu komponen dasar kurikulum.

Secara garis besar, Ibn Khaldiin mengklasifikasi ilmu menjadi dua bagian, sebagai berikut:

Al- ‘Ulumun Nagliyah Wadl ‘Iyah

Ilmu naqliyah adalah ilmu yang datang dari Qur'an dan As-Sunnah dan disampaikan secara turun-
temurun. Dalam hal ini rasionalitas hanya digunakan sebagai penghubung antara cabang masalah dan cabang
pokok (al-Qur'an dan as-Sunnah) karena informasi ilmiah ini berlandaskan pada kitab Allah dan Hadist
Rasulullah.(Khaldun, 2015)

IlImu yang terkandung dalam Klasifikasi llmiah Nagli yaitu: al-Qur‘an dan as-Sunnah, 'Ulumul Qur'an,
'Ulumul Hadits, Ushul Figh, Figh, 'IImul kalam, 'llmul tashawuf serta llmu arti Mimpi ("llm Ta'birur Ru'ya).

Dalam pandangan Ibn Khaldun, semua ilmu nagqliyah hanya diperuntukkan bagi umat Islam. Menjadi
keharusan bagi umat muslim untuk mempelajarinya, ini begitu penting dalam hidup mereka karena berkaitan
langsung denagn agama dan membantu mereka agar hidup lebih baik, dan sempurna.

‘Ulumul ‘Aqliyah

Ilmu 'aqliyah adalah ilmu yang bersumber dari akal manusia dalam aktivis perenungan mereka. llmu
semacam ini adalah fitrah manusia, dan dipelajari oleh seluruh anggota masyarakat dalam dunia, dan telah ada
dimulai ketika munculnya peradaban manusia yang hidup di bumi, yang disebut filsafat dan ilmu
kebijaksanaan.

llmu-ilmu ini tidak dipelajari secara eksklusif oleh umat Islam atau oleh orang-orang tertentu di luar
Islam. llmu-ilmu ini secara bertahap telah dikenal oleh seluruh umat manusia sejak kelahirannya, berkat
karunia aktivitas intelektualnya. Atas dasar ini, semua manusia harus mempelajari dan memahaminya, karena

Edukatif : Jurnal llmu Pendidikan Vol 5 No 2 April 2023
p-ISSN 2656-8063 e-ISSN 2656-8071


https://doi.org/10.31004/edukatif.v5i2.4775

710 Kontribusi Pemikiran Ibnu Khaldun terhadap Kontruksi Pendidikan Agama Islam - Abd Mannan,
Atiqullah
DOl > https://doi.org/10.31004/edukatif.v5i2.4775

merupakan ilmu yang matang, yang sangat penting bagi perkembangan kehidupan dan pemikiran dalam
masyarakat yang beradab. [lmu ‘agl/iyah menurut Ibn Khaldtin ada empat macam:

1. llmu logika (‘llmul Manthiq), yaitu ilmu yang memelihara proses penalaran tentang apa yang diketahui
untuk menghindari kesalahan. llmu manthig merupakan ilmu yang mendukung ilmu aglyah lainnya seperti
ilmu bahasa, nahwu, adab dan bayan sebagai pelengkap ilmu naqliyah.

2. Fisika ('llmul Thabi'Tyah), ilmu tentang realitas pengalaman indrawi, yang meliputi gerak alamiah unsur-
unsur atom, mineral, benda langit, dan jiwa manusia yang menyebabkannya bergerak. Ini termasuk ilmu
kedokteran ('llmul Thobbi), ilmu yang mempelajari tubuh manusia dalam kaitannya dengan penyakit dan
Kesehatan

3. Metafisika ('Tlmul Ilahiyat), hasil pemikiran tentang metafisika.

4. Matematika (‘Ilmul ‘Adadiyah), yaitu ilmu yang mempelajari berbagai ukuran, meliputi empat ilmu,
yaitu: a) geometri (pengukuran), b) aritmatika, ¢) musik, d) astronomi.

Dalam klasifikasi ilmu ini dapat diketahui dengan jelas bahwa pemikiran Ibn Khaldiin berorientasi pada
hal-hal yang sekiranya tidak memisahkan antara ilmu-ilmu yang bersifat teori dengan ilmu-ilmu yang bersifat
praktis, serta berusaha menyeimbangkan antara ilmu agama dengan ilmu umum.

Meskipun mengutamakan ilmu agama, namun Ibn Khaldun juga menempatkan ilmu 'aqliyah pada
kedudukan dan ketinggian yang sama dengan ilmu agama. Hal ini karena ilmul 'aqltyah muncul dari aktivitas
berpikir manusia, yang berupa anugerah paling besar pemberian Allah.

Metode Pengajaran Dalam Pendidikan Islam

Seperti yang kita ketahui bahwa upaya pendidikan tidak akan berhasil dengan baik selama guru tidak
mengetahui bakat atau potensi anak beserta perkembangannya dan metode belajar maupun mengajar yang
tepat. Pandangan Ibn Khaldiin tentang manusia memberikan kerangka dasar pada teorinya terhadap komponen
pendidikan. Misalnya, dalam proses pengajaran dilakukan secara bertahap, dari yang mudah ke sulit,
sederhana untuk dijelaskan, garis besar hingga kompleks. Kecerdasan siswa juga perlu diperhatikan agar
materi yang diajarkan mudah ditangkap.(Nasution, 2020)

Pandangan Ibnu Khaldun tentang proses pembelajaran menempatkan faktor rasio (rasionalitas) sebagai
pusat kemampuan manusia. Dia berpendapat bahwa sepanjang pembelajaran, penalaran memungkinkan siswa
untuk memahami makna melalui bahasa lisan dan tulisan, untuk membandingkan hukum yang menetapkan
keteraturan dan hubungan antara makna yang berbeda. Tidak semua pelajar mampu mencapai tingkatan
puncak ini. Kepada siapa saja yang menemui kesulitan belajar, Ibn Khaldiin menasehati, agar meninggalkan
cara-cara belajar yang bersifat artifisial (yang bukan alami) dan berusaha belajar dengan penalaran yang alami
menurut pembawaannya. la menganjurkan agar pelajar itu memohon bimbingan tuhan yang menerangi
jalannya belajar di depannya dan yang mengajarnya tentang hal-hal yang tidak diketahuinya.(Nasution, 2020)

Ibn Khaldiin mengungkap beberapa metode dan prinsip-prinsip metode pengajaran yang bisa digunakan
oleh guru dalam rangka menyampaikan materi pelajaran kepada anak didik, yaitu:

Metode Hafalan

Metode pendidikan yang paling klasik dalam Islam adalah hafalan, yang sudah dikenal sejak awal
Islam. Hal ini terlihat dari usaha para murid untuk menerima dan memahami Al-Qur'an dan Hadits secara
hafalan. Sampai saat ini metode ini masih diaplikasikan dalam proses pembelajaran pendidikan Islam.(Nata,
2016)

Ibnu Khaldun juga setuju dengan adanya haflan dalam pendidikan Islam. Namun, pendekatan tersebut
hanya cocok untuk materi tertentu, seperti kursus bahasa. Bagi mereka yang ingin belajar bahasa Arab,
mereka harus menghafal atau menguasai banyak materi. Kualitas keahlian tergantung pada kualitas, jenis dan
kuantitas bahan hafalan.

Edukatif : Jurnal llmu Pendidikan Vol 5 No 2 April 2023
p-ISSN 2656-8063 e-ISSN 2656-8071


https://doi.org/10.31004/edukatif.v5i2.4775

711 Kontribusi Pemikiran Ibnu Khaldun terhadap Kontruksi Pendidikan Agama Islam - Abd Mannan,
Atiqullah
DOl > https://doi.org/10.31004/edukatif.v5i2.4775

Metode Dialog

Sebagaimana yang dijelaskan pada bagian sebelumnya bahwa hafalan hanya dapat digunakan pada
bidang-bidang tertentu seperti pembelajaran bahasa, dan beberapa pelajaran lain tidak cocok bila
menggunakan metode hafalan bahkan Ibn Khaldin sendiri mengkritik teknik hafalan terkait penguasaan
tentang suatu ilmu secara keseluruhan sehingga memiliki pemahaman (malakah) terhadap ilmu tersebut.
Menurutnya, teknik yang paling cocok untuk memahami suatu bidang ilmu ialah metode dialog.(Agus, 2020)

Oleh karena itu, Ibnu Khaldun menegaskan bahwa kebiasaan atau kemampuan (malakah) yang
diperoleh melalui metode diskusi hanya dapat dimiliki oleh para ulama atau orang yang benar-benar menuntut
ilmu. Segala sesuatu bersifat fisik, baik itu kemampuan tubuh maupun aritmatika otak, karena manusia
memiliki kemampuan berpikir.(Agus, 2020)

Jadi, menurut Ibnu Khaldn, urgensi pendekatan percakapan terletak pada kemampuan seseorang untuk
menguasai suatu ilmu. Cara termudah untuk mendapatkan malakah ini adalah dengan mengamalkan lidah
dengan mengartikulasikan pemikiran dalam diskusi dan debat tentang masalah ilmiah. Ini adalah metode yang
dapat memecahkan masalah dan meningkatkan pemahaman.

Dialog adalah jembatan yang menghubungkan pikiran seorang dengan yang lainnya, karena dialog
dipahami sebagai percakapan antara beberapa orang melalui tanya jawab, dimana terdapat tema dan materi
yang dibahas.

Metode Study-Tour (Riklah)

Ibnu Khaldn menganjurkan study komparatif dalam pendidikan, karena dengan begitu siswa dapat
dengan mudah mengakses banyak sumber pengetahuan sesuai dengan sifat eksploratif anak, dan pengetahuan
mereka berdasarkan pengamatan langsung akan sangat mempengaruhi pemahaman mereka tentang
pengetahuan melalui pengamatan indrawi.

Oleh karena itu bisa dipahami bahwasannya cara agar menambah pemahaman siswa adalah dengan
berdialog tatap muka dengan guru atau cendekiawan, biarkan siswa langsung menanyakan istilah yang
berbeda, dan biarkan siswa menarik kesimpulan ilmiah darinya, karena memahami metode dan istilah
merupakan alat untuk memperoleh pengetahuan. Selain itu, ilmu yang diperolehnya akan menjadi kokoh dan
dapat memperkuat dirinya dengan membandingkannya dengan ilmu-ilmu lain. Oleh karena itu, perjalanan
ilmu adalah satu-satunya cara untuk memperoleh ilmu yang bermanfaat dan sempurna, yang hanya diperoleh
melalui interaksi tatap muka dengan guru yang unggul dan orang yang berilmu.

Metode pendidikan dengan study tour (riklah) ini sejalan dengan ayat al-Qur’an sebagai berikut:

ey gl aTal ) 3,58 ATl 1 92800 5 ALY Jizad pa 1 582005 ) (B 15 5B B ceipua 12
“Ketika sholat selesai, berjalanlh kamu di muka bumi; dan carilah nikmat Allah dan ingatlah Allah selalu, dan
kamu akan berhasil.” (QS. al-Jumii’ah (62): 10)
Metode Bertahap (Tadrij) dan Metode Berulang (Tikrar)

Mengajar anak harus berdasarkan prinsip ketuntasan terlebih dahulu, tahap demi tahap, kemudian
penyempurnaan, sehingga anak dapat menerima dan memahami permasalahan yang ada pada setiap bagian
ilmu yang diajarkan. Anda tahu, mengajar hanya efektif jika Anda mengajar langkah demi langkah, sedikit
demi sedikit..(Khaldun, 2015) Guru kemudian menanamkan ilmu tersebut dalam benak anak menurut
kekuatan berpikir dan persiapan anak.

Seterusnya guru menyajikan ulang ilmu tersebut kepada siswa materi lebih tinggi dengan memilih inti
pelajaran, dengan menjelaskan secara lebih rinci. Dengan demikian guru bisa membimbing siswa ke tingkat
pemahaman yang lebih tinggi.(Nata, 2016)

Metode tadrij yang ditawarkan oleh Ibn Khaldin dalam proses pengajaran tersebut sesuai dengan
konsep al-Qur’an, Suatu ketetapan hukum dalam al-Quran memperhatikan kondisi dan situasi masyarakat dan
dilakukan secara bertahap sehingga dapat diterima dan dijalankan oleh umat Muslim dengan baik. Misalnya,

Edukatif : Jurnal llmu Pendidikan Vol 5 No 2 April 2023
p-ISSN 2656-8063 e-ISSN 2656-8071


https://doi.org/10.31004/edukatif.v5i2.4775

712 Kontribusi Pemikiran Ibnu Khaldun terhadap Kontruksi Pendidikan Agama Islam - Abd Mannan,
Atiqullah
DOl > https://doi.org/10.31004/edukatif.v5i2.4775

tahapan dalam penetapan hukum minuman keras (khamar), sebagai berikut: Pertama, surat al-Bagarah ayat
219:

 Uagall {ya 081 L) 5 ol s S ) Lngo B8 il sl 0 8l
“Mereka bertanya kepadamu tentang khamr dan judi. Bersabda: “Keduanya memiliki dosa besar dan sebagian
kebaikan bagi manusia, tetapi dosa keduanya lebih banyak daripada kebaikannya". (QS. al-Bagarah (2): 219)

Ayat ini menunjukkan buruknya khamar meski tidak melarang secara pasti. Kedua, Surat al-Nisa’ ayat
43:

“ ol La ) galad A8 (o Sl il B3ial) 1 3340 ¥ 1 okl Gl Wi
“Hai orang-orang beriman, janganlah berdoa dalam keadaan mabuk, agar kamu tidak mengerti apa yang kamu
katakan.” (Q.S. an-Nisa '(4): 43)

Ayat ini menetapkan keharaman khamar saat mendekati waktu shalat. Sedangkan saat waktu shalat

masih lama, maka minum khamar diperbolehkan (mubah). selanjutnya, Surat Ma idah ayat 90 menerangkan:

‘el kil 5 A8 ) Jae e b Y35 Glaltlp el s SaR1) ) ) glal Gl i
“Orang-orang yang beriman, benar (meminum) mabuk, berjudi, (mengorbankan) berhala, dan menarik takdir
dengan anak panah, semuanya termasuk perbuatan setan. Jadi jauhi perilaku ini agar engkau bisa
mendapatkan keberuntungan.” (QS. al-Ma 'idah (5): 90)

Ayat ini jelas menunjukkan larangan khamr. Ayat ini secara tegas melarang minum khamr, karena itu
adalah perbuatan setan.

Ini adalah gambaran fadrij dalam Al-Qur'an, dan itu berlaku untuk larangan minum khamar. Sama
halnya dengan konsep tadiryj (bertahap) dalam teori metode belajar menurut Ibnu Khaldin. Pada prinsipnya
metode belajar menurut Ibn Khaldiin, adalah pemberian kemudahan kepada manusia. Proses belajar harus
dimulai dari hal-hal yang mudabh, lalu secara bertahap menuju kearah bahan-bahan yang semakin sukar.

Selanjutnya, guru mengulang kembali pengetahuan yang diberikan sehingga pemahaman anak
dinaikkan ke tingkat selanjutnya melalui deskripsi dan bukti yang jelas sebelum berpindah dari deskripsi
global untuk mencapai tujuan pendidikan. Dengan demikian, metode praktik yang baik terdiri dari tiga
pengulangan.

Metode tikrar tersebut selaras dengan prinsip tikrar dalam Qur’an, sebagaiman Allah berfirman:

Odbolia B () 3 30 13 fa (ol giag
“Dan mereka berkata: "Bilakah (terjadinya) janji ini (hari berbangkit) jika kamu adalah orang-orang yang
benar?". (Q.S. Yasin (36): 48)

Ayat ini termasuk salah satu dari sekian ayat yang berulang (tikrar) dalam Qur’an, selain terdapat
dalam surah Yasin (36): 48, lafal ini akan kita dapati di dua surat yang saling terpisah, yaitu Q.S. An-Naml: 71
dan Q.S. Al-Mulk: 25. Yang mana faedah pengulangan (tikrar) dalam al-Qur’an selain bertujuan sebagai
penegasan atau penguatan (za’kid), juga berfaedah untuk menghindari sikap lupa yang disebabkan kalimat
tertentu terlalu panjang, sehingga jika sebuah kata tidak diulangi, dikhawatirkan kata yang berada di awal
akan terlupakan.

Metode Pembelajaran al-Qur’an

Ibnu Khaldun memiliki poin yang sedkit sekali diungkapkan oleh para ahli yang lain dalam
pembelajaran Al-Qur'an kepada generasi muda. Menurutnya, ketika mengajarkan Qur'an, umat Islam memiliki
pendekatan berbeda berdasarkan pengetahuannya tentang taklim.

Berdasarkan penerapan metode ini, Ibnu Khaldun lebih memilih memahami isi Qur'an secara
menyeluruh daripada anak-anak yang membaca Al-Qur'an tanpa memahami maknanya. Sebab itu, ia memilih
bahasa Arab menjadi dasar dari semua ilmu, bahkan Ibnu Khaldun menempatkan materi bahasa Arab di atas
ilmu-ilmu lain, termasuk Qur'an dan semua ilmu agama. Menurutnya, mengutamakan pembelajaran Qur'an di
atas pembelajaran bahasa Arab hanya akan membingungkan anak-anak sehingga mereka hanya membacanya
dan tidak memahaminya, bahkan mungkin membingungkan maknanya.

Edukatif : Jurnal llmu Pendidikan Vol 5 No 2 April 2023
p-ISSN 2656-8063 e-ISSN 2656-8071


https://doi.org/10.31004/edukatif.v5i2.4775

713 Kontribusi Pemikiran Ibnu Khaldun terhadap Kontruksi Pendidikan Agama Islam - Abd Mannan,
Atiqullah
DOl > https://doi.org/10.31004/edukatif.v5i2.4775

Berdasarkan hasil dan pembahasan pada penilitian ini didapatkan beberapa perbedaan temuan dengan
beberapa penelitian yang telah dipetakan sebelumnya, antara lain pemikiran lbnu Khaldun tentang tujuan
pendidikan dalam penelitian Didin Saepudin dan Saifudin dijelaskan bahwa tujuan Pendidikan menurut Ibnu
Khaldun yaitu, mewujudkan bakat pemikiran (intelektual) dan Kepribadian (Moral/Akhlak) serta keahlian
dalam bidang industry. Sedangkan dalam penelitian ditemukan bahwa, tujuan Pendidikan menurut Ibnu
Khaldun ada tiga yaitu, peningkatan akal, perbaikan masyarakat dan peningkatan iman dan takwa.

Kajian atau penelitian tentang tokoh pendidikan Islam sangat penting untuk terus dilakukan,
sebagaimana penelitian tentang pemikiran pendidikan Ibn Khaldun, mengingat masih banyaknya pemikiran
mereka yang masih relevan dengan konteks kekinian sehingga layak diaktualisasikan. Perangkat pendidikan,
seperti kurikulum dan metode pengajaran, sebagaimana yang telah dirumuskan oleh Ibn Khaldun sangat perlu
diterapkan pada proses pembelajaran saat ini, mengingat sejalan dengan perkembangan zaman, mental,
moralitas, etos kerja dan semangat belajar masyarakat khususnya generasi muda yang semakin berkurang
hanyut bersama derasnya arus modernisasi dan globalisasi serta arus westernisasi yang melanda masyarakat
dunia Islam. Bagi praktisi pendidikan khususnya tenaga pendidik, diharapkan selalu aktif dalam
pengembangan ilmu pengetahuan, tidak hanya menelan secara instan. Tetapi bagaimana mereka mampu
menciptakan hal yang baru ataupun menggali khazanah tokoh-tokoh pemikir Islam terdahulu sehingga tidak
ada kemandegan atau keterputusan dalam ilmu pengetahuan.

SIMPULAN

Pertama, Ibnu Khaldun berkeyakinan bahwa tujuan pendidikan Islam meliputi tiga aspek, yaitu aspek
peningkatan akal, aspek perbaikan masyarakat dan aspek peningkatan keimanan dan ketakwaan. Kedua,
menurut Ibnu Khaldun, materi pendidikan Islam terdiri dari banyak ilmu yang terbagi menjadi dua bagian,
yaitu ‘ilmul naqliyah dan ‘ilmul aqliyah. ‘Ilimul naqlivah meliputi Qur'an, Sunah, Ulumul Qur'an, Ulumul
Hadits, Ushul Fiqih, Figih, Ilmul Kalam, Ilmul Tashawuf dan llmu arti Mimpi (Ilmul Ta' birur Ruya). llmu-
ilmu agliyah meliputi logika (Ilmul Manthiq), fisika (Zlmul Thabiiyah), metafisik (Ilmul Ilahiyat), dan
matematika (//mul ‘Adadiyah). Selanjutnya Ibnu Khaldun membagi ilmu menjadi dua bagian menurut
urgensinya yang masing-masing disusun menurut minat, kegunaan dan keutamaannya, yaitu; llmu-ilmu yang
bernilai instrinsik, yang dipelajari karena faedah dari ilmu itu sendiri dan Ilmu dengan nilai instrumental
ekstrinsik, yaitu ilmu instrumental dari kategori ilmu yang disebutkan di atas. Ketiga, metode pembelajaran
yang dianjurkan Ibnu Khaldun antara lain: dialog, widyawisata (riklah), bertahap (tadrij) dan berulang-ulang
(tikrar).

DAFTAR PUSTAKA

Agus, Z. (2020). Pendidikan Islam Dalam Perspektif Ibnu Khaldun. Raudhah Proud To Be Professionals :
Jurnal Tarbiyah Islamiyah, 5(1), 101-115. Https://Doi.Org/10.48094/Raudhah.V5i1.60

Alatas, S. F. (2017). Ibn Khaldun: Biografi Intelektual Dan Pemikiran Sang Pelopor Sosiologi. Mizan.

Alhaddad, M. R. (2018). Hakikat Kurikulum Pendidikan Islam. Raudhah Proud To Be Professionals : Jurnal
Tarbiyah Islamiyah, 3(1), 57-66. Https://Doi.Org/10.48094/Raudhah.V3i1.23

Amin, M. (2018). Kedudukan Akal Dalam Islam. Tarbawi Jurnal Pendidikan Agama Islam, 3(1).
Https://D0i.0rg/10.26618/Jtw.V3i01.1382

Atiqullah, A., & Mannan, A. (2022). Kurikulum Pendidikan Islam: “Konsep Kurikulum Dalam Kitab
Mugaddimah 1bn Khaldun Dan Relevansinya Dengan Pendidikan Islam Di Indonesia. Cv. Azka
Pustaka.

Edukatif : Jurnal llmu Pendidikan Vol 5 No 2 April 2023
p-ISSN 2656-8063 e-ISSN 2656-8071


https://doi.org/10.31004/edukatif.v5i2.4775

714 Kontribusi Pemikiran Ibnu Khaldun terhadap Kontruksi Pendidikan Agama Islam - Abd Mannan,
Atiqullah
DOl > https://doi.org/10.31004/edukatif.v5i2.4775

Aziz, S., Fahman, M., & Latif, M. A. (2022). Pendekatan Pragmatis Dalam Pendidikan Islam: Kajian
Terhadap Teori Al-Dzara’i’ Dalam Filsafat Pendidikan Islam. Al-Aufa: Jurnal Pendidikan Dan Kajian
Keislaman, 3(1), 58-79. Https://Doi.0Org/10.32665/Alaufa.V3il1.1196

Chamadi, M. R. (2017). Konsep Manusia Dalam Pemikiran Ibnu Khaldun. EI-Hamra: Jurnal Kependidikan
Dan Kemasyarakatan, 2(3).

Dahlan, Z. (2019). Nukilan Pemikiran Islam Abad Pertengahan; Gagasan Pendidikan Ibn Khaldun (732/1332-
808/1406). Ihya Al-Arabiyah: Jurnal Pendidikan Bahasa Dan Sastra Arab, 5(2).
Http://Dx.Doi.0rg/10.30821/1hya.V5i2.7655

Falah, A. (2018). Konsep Kurikulum Dan Metode Pendidikan Anak Dan Remaja Perspektif Ibnu Khaldun.
Konseling Edukasi “Journal of Guidance And Counseling,” 1(2).
Https://Doi.Org/10.21043/Konseling.V1i1.4206

Fauzan, F. (2014). Kurikulum Pendidikan Islam Dalam Perspektif Tokoh Pendidikan Islam. Jurnal limiah
Peuradeun, The Indonesian Journal Of The Social Sciences, 2(1).

Fikri, M. (2014). Psikologi Belajar Berbasis Pedagogis. Nourhas Publishing.
Hamzah, A. (2019). Metode Penelitian Kepustakaan. Literasi Nusantara.

Jauhari, M. 1. (2020). Konsep Pendidikan Ibnu Khaldun Dan Relevansinya Terhadap Pendidikan Di Era
Modern. Jurnal Komunikasi Dan Pendidikan Islam, 9(1), 2020.

Junaedi, A. W. And Muh. A. S. (2021). Proses Dan Prinsip Pengembangan Kurikulum Pendidikan Guru
Madrasah Ibtidaiyah. Edukatif: Jurnal lImu Pendidikan, 3(2).
Https://Doi.Org/10.31004/Edukatif.\VV3i2.278

Karim, A. K. A., & Suhaini, N. (2020). Kepentingan Teori Dan IImu Sosiologi Dalam Konteks Pendidikan
Menurut Perspektif Ibnu Khaldun. Jurnal Tuah, 1(1).

Khaldun, A. R. Bin M. Bin. (2015). Mugaddimah Ibn Khaldun (A. Thoha, Trans.). Pustaka Firdaus.

Mannan, A. (2016). Tujuan, Materi, Dan Metode Pendidikan Islam Perspektif Ibn Khaldun. Islamuna: Jurnal
Studi Islam, 3(1).

Maragustam. (2014). Filsafat Pendidikan Islam: Menuju Pembentukan Karakter Menghadapi Arus
Global. Kurnia Alam Semesta.

Marianti, M. (2020). Konsep Pendidikan Anti-Terorisme Relevansinya Bagi Pendidikan Islam. Toleransi:
Media IImiah Komunikasi Umat Beragama, 12(1), 48. Https://D0i.0Org/10.24014/Trs.\VV12i1.10637

Masykur, F. (2021). Konsepsi Keilmuan Dan Pendidikan Islam Menurut Ibnu Khaldun. Tarbawi: Jurnal
Pemikiran Dan Pendidikan Islam, 4(1). Https://D0i.Org/10.51476/Tarbawi.VV4i1.243

Mendes, E., Wohlin, C., Felizardo, K., & Kalinowski, M. (2020). When To Update Systematic Literature
Reviews In Software Engineering. Journal Of Systems And Software, 167, 110607.
Https://D0i.0rg/10.1016/J.Js5.2020.110607

Miles, M. B., Huberman, A. M., & Saldana, J. (2014). Qualitative Data Analysis, A Methods Sourcebook (T.
R. Rohidi, Trans.). Ui-Press.

Nahrowi, M. (2018). Konsep Pendidikan Islam Dalam Perspektif Ibnu Khaldun. Falasifa : Jurnal Studi
Keislaman, 9(2), 77-90. Https://Doi.Org/10.36835/Falasifa.\V9i2.123

Nanu, R. P. (2021). Pemikiran Syed Muhammad. Naquib Al-Attas Terhadap Pendidikan Di Era Modern.
Tarbawi Jurnal Pendidikan Agama Islam, 6(1). Https://Doi.Org/10.26618/Jtw.VV6i01.3436

Nasution, I. Z. (2020). Pemikiran Pendidikan lbnu Khaldun. Intigad: Jurnal Agama Dan Pendidikan Islam,
12(1), 69-83. Https://D0i.Org/10.30596/Intigad.VV12i1.4435

Nata, A. (2016). Pendidikan Dalam Perspektif Al-Qur’an. Kencana.

Edukatif : Jurnal llmu Pendidikan Vol 5 No 2 April 2023
p-ISSN 2656-8063 e-ISSN 2656-8071


https://doi.org/10.31004/edukatif.v5i2.4775

715 Kontribusi Pemikiran Ibnu Khaldun terhadap Kontruksi Pendidikan Agama Islam - Abd Mannan,

Atiqullah
DOl > https://doi.org/10.31004/edukatif.v5i2.4775

Nurainah, N. (2019). Pendidikan Dalam Perspektif Ibnu Khaldun. Serambi Tarbawi: Jurnal Studi Pemikiran,
Riset Dan Pengembangan Pendidikan Islam, 7(1).

Nurhalita, N. And H. (2021). Relevansi Pemikiran Pendidikan Ki Hajar Dewantara Pada Abad Ke 21 Abstrak.
Edukatif: Jurnal IImu Pendidikan, 3(2), 298-303. Https://D0i.Org/10.31004/Edukatif.\V/3i2.299

Nurmadiah, N. (2014). Kurikulum Pendidikan Agama Islam. Al-Afkar : Jurnal Keislaman & Peradaban, 2(2).
Https://D0i.Org/10.28944/Afkar.\VV2i2.93

Qolbi, K. S. And T. H. (2021). Impelementasi Asas-Asas Pengembangan Kurikulum Terhadap Pengembangan
Kurikulum  Pendidikan ~ Agama  Islam.  Edukatif: ~ Jurnal  llmu  Pendidikan,  3(4).
Https://Doi.Org/10.31004/Edukatif.\VV3i4.511

Saepudin, D., & Saifudin, S. (2019). Visi Pendidikan Islam: Perspektif Ibn Khaldun. Tawazun; Jurnal
Pendidikan Islam, 12(2).

Snyder, H. (2019). Literature Review As A Research Methodology: An Overview And Guidelines. Journal Of
Business Research, 104, 333-339. Https://Doi.Org/10.1016/J.Jbusres.2019.07.039

Wajdi, Muh. B. N. (2015). Pendidikan Ideal Menurut Ibnu Khaldun Dalam Mugaddimah. Jurnal Lentera:
Kajian Keagamaan, Keilmuan Dan Teknologi, 13(2).

Edukatif : Jurnal llmu Pendidikan Vol 5 No 2 April 2023
p-ISSN 2656-8063 e-ISSN 2656-8071


https://doi.org/10.31004/edukatif.v5i2.4775

